
SECTIO I

A N N A L E S
U N I V E R S I T A T I S  M A R I A E  C U R I E - S K Ł O D O W S K A

L U B L I N  –  P O L O N I A

VOL. XLI, 1 2016

KRZYSZTOF POLIT
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie

Przykład klasycznej postaci sceptycyzmu
(Gerardo López Sastre, Hume.	Cuándo	saber	ser	escéptico, 

Bonalletra Alcompas, Barcelona 2015, ss. 145)
The Example of the Classical Form of Skepticism

(Gerardo López Sastre, Hume.	Cuándo	saber	ser	escéptico, Bonalletra Alcompas, 
Barcelona 2015, pp. 145)

Od stycznia 2015 r. ukazuje się w Hiszpanii, promowana przez „El País”, 
seria wydawnicza „Descubrir la Filosofía”1, która na terenie tego kraju osiągnęła 
olbrzymi i natychmiastowy sukces wydawniczy. W kilka miesięcy później zaczę-
ły ukazywać się tłumaczenia kolejnych jej pozycji na język włoski i portugalski, 
a sama seria znana jest również czytelnikom w Argentynie i Peru. Należąca do 
tej serii książka znanego hiszpańskiego ilozofa Gerardo Lópeza Sastre’a Hume.	
Cuándo	saber	ser	escéptico stanowi klasyczny przykład tego, jak w dobie kultury 
zdominowanej przez obraz można dotrzeć do odbiorcy za pomocą tradycyjnej 
kultury słowa.	Autor, profesor tytularny na Universidad de Castilla – La Mancha, 
znany jest w Hiszpanii ze swoich licznych publikacji dotyczących problemów 
etycznych, ilozoii polityki i ilozoii porównawczej, ze szczególnym uwzględ-
nieniem ilozoii chińskiej i prac z zakresu historii ilozoii. Książka poświęcona 
głównie etycznym i epistemologicznym, w mniejszym stopniu zaś politycznym 
koncepcjom Hume’a wpisuje się zatem znakomicie w spektrum zainteresowań 
hiszpańskiego uczonego. Czytelnik, zgodnie z założeniami pomysłodawców ko-

1 „Kolekcja 30 książek, które przybliżą ci koncepcje wielkich ilozofów w sposób jasny 
i przystępny, dzięki biograii umieszczonej w odpowiednim kontekście, opisowi codziennych wy-
darzeń, deinicjom pojęć, anegdotom i ciekawostkom. Jedyna okazja odkrycia i zrozumienia historii 
myśli przy pomocy najlepszych popularyzatorów i specjalistów” (reklama serii, zamieszczona na 
stronie internetowej „El País”, http://elpais.com/promociones/descubrir-la-ilosoia/).

10.17951/i.2016.41.1.131

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:52:49

UM
CS



Krzysztof Polit132

lekcji, nie musi być specjalistą w żadnej z tych dziedzin, by bez przeszkód prze-
śledzić za autorem kolejne etapy myśli jednego z najwybitniejszych przedstawi-
cieli nie tylko ilozoii angielskiej, ale i myśli zachodnioeuropejskiej w ogóle.

Rozdział pierwszy, zatytułowany Hume,	su	vida	y	su	contexto	social	e	inte-
lectual, to przedstawienie sylwetki nie tylko głównego bohatera książki, ale także 
obszerne wyjaśnienie, co oznaczały narodziny i życie w Szkocji XVIII w., czy-
li w okresie, w którym społeczeństwo szkockie przechodziło daleko idące prze-
kształcenia, w wyniku których nastąpił niezwykle dynamiczny rozwój ekono-
miczny kraju, a co za tym idzie – wzrost wykształcenia i przemiany świadomości 
jego przedstawicieli, których symbolem stał się Edynburg, często w tym okresie 
nazywany Atenami Północy. „W rzeczy samej po upływie lat 50 mamy zatem do 
czynienia z zupełnie nowym społeczeństwem, mniej bogobojnym, przynajmniej 
z punktu widzenia idei wyznawanych przez bardziej wiekowo zaawansowa-
nych jego przedstawicieli, z dynamicznie rozwijającą się i kwitnącą gospodarką, 
ukierunkowaną na postęp o charakterze czysto materialnym” (s. 14). Społeczny 
kontekst ma tu znaczenie szczególne, ponieważ tworzy z dziełem i koncepcjami 
Hume’a logiczną całość i wyjaśnia, dlaczego te ostatnie mogły nie tylko ukazać 
się w formie drukowanej, ale również zyskać pewną popularność i ostatecznie 
ostać się na stałe w myśli europejskiej jako jeden z głównych ilarów zachodniej 
ilozoii. Rozdział ma charakter szczególny, gdyż zawiera swoiste streszczenie 
najważniejszych traktatów myśliciela, wpisane w poszczególne etapy jego życia 
(A	Treatise	of	Human	Nature, An	Enquiry	Concerning	the	Principles	of	Morals	
oraz The	 History	 of	 England) tak, że czytelnik po lekturze niespełna 30 stron 
tekstu dysponuje podstawową wiedzą dotyczącą nie tylko biograii bohatera, uję-
tej – jak wcześniej podkreślono – w szerokim, społecznym kontekście, ale także 
ogólnego zarysu najważniejszych jego koncepcji. Można bez przesady stwier-
dzić, że ów potencjalny czytelnik jest już znakomicie przygotowany do pogłę-
bionych, oczywiście na poziomie książki o charakterze raczej popularyzatorskim, 
idei szkockiego ilozofa.

Rozdział drugi (La	 teoría	 del	 conocimiento) to wędrówka po głębokiej, 
ale w sumie zgodnej ze zdrowym rozsądkiem, Humowskiej epistemologii, wy-
jaśnienie podstawowych pojęć („impresja” i „idea”) oraz szczególnie obszerne 
wyjaśnienie jego poglądów dotyczących pojęcia „substancji”, wraz z opisaniem 
konsekwencji rozumienia tej ostatniej, obejmującymi problem istnienia ludzkiej 
jaźni: „A zatem nie istnieje ja	 jako coś odmiennego od zachodzących w czasie 
procesów mentalnych. Nasza idea umysłu jest jedynie ideą wielu poszczególnych 
postrzeżeń i nie zawiera w sobie pojęcia jakiejkolwiek rzeczy, którą nazywamy 
»substancją«”. Czytelnik, nawet mniej zorientowany w zawiłościach ilozoicz-
nych, bardzo szybko zrozumie, że wysunięcie na pierwszy plan poglądów epi-
stemologicznych jest tu spowodowane nie tylko względami chronologicznymi, 
czyli czasem ukazania się A	Treatise	of	Human	Nature, lecz przyczyna ma cha-

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:52:49

UM
CS



Przykład klasycznej postaci sceptycyzmu 133

rakter bardziej zasadniczy, związany z samą naturą ilozoicznego myślenia. Jeśli 
to ostatnie ma mieć uporządkowany charakter, to przed wysunięciem tez onto-
logicznych dotyczących teorii bytu, powinno się wyeksplikować swoje poglą-
dy dotyczące natury, a przede wszystkim charakteru i adekwatności ludzkiego 
poznania, gdyż jego zasięg i stopień prawdziwości warunkują sens lub bezsens 
poszczególnych aspektów ontologii – nie mogę np. rozwijać jakichkolwiek tez 
teologicznych, jeśli założę, że poznanie istnienia i istoty Boga leży poza zasię-
giem ludzkich możliwości.

Druga część tego rozdziału to analiza związku przyczynowego jednego 
z najbardziej znanych aspektów myśli szkockiego ilozofa. Trudno przecenić tu-
taj Humowski wkład w rozwój zachodniego pojmowania świata, którego cechę 
zasadniczą stanowi brak zaufania człowieka do samego siebie, do swojej dosko-
nałości i nieomylności. Jeśli jakakolwiek postawa miała wydać w historii naszej 
cywilizacji prawdziwie wartościowe owoce, to była to zapewne skromna postawa 
ograniczonego zaufania, a nie buńczuczna postawa nieograniczonej pewności. 
Humowska krytyka związku przyczynowego stanowi jeden z najbardziej spekta-
kularnych przykładów przestrzegania natury ludzkiej przed zbyt daleko posuniętą 
pewnością samej siebie. „To, co nazywamy »związkiem koniecznym«, stanowi 
jedynie projekcję »na zewnątrz« naszego przekonania, że coś za chwilę nastą-
pi, naszego oczekiwania, pewnych zmian, które pojawiały się w naszym umy-
śle w wyniku przyzwyczajenia do regularnego występowania po sobie pewnych 
zjawisk” (s. 45). Zgodnie z przyjętym wcześniej porządkiem, autor pod koniec 
rozdziału wyjaśnia czytelnikowi, w jaki sposób te teoretyczne rozważania prze-
kładają się na nasze funkcjonowanie w życiu codziennym – w tym przypadku, 
jaka zależność istnieje pomiędzy Humowskim odrzuceniem idei związku przy-
czynowego a ludzką wolnością.

W rozdziale trzecim (La	crítica	de	la	religión) pozostajemy w kręgu ostrożnej 
postawy sceptycyzmu. Tym razem dotyczy ona jednego z najbardziej wrażliwych 
i kontrowersyjnych problemów ilozoicznych, a mianowicie relacji pomiędzy 
wiarą i rozumem lub – inaczej rzecz ujmując – pomiędzy religią a ilozoią. Po-
nownie pojawia się problem poznania, gdyż o ile przyjęcie określonych założeń 
epistemologicznych powinno poprzedzać wszelkie próby ilozofowania, o tyle 
w obrębie samej epistemologii też powinien panować określony porządek, a fun-
damentem każdego procesu poznawczego powinna być autoreleksja poznającego 
podmiotu. Innymi słowy, żeby odpowiedzieć na pytanie o stopień prawdziwo-
ści moich aktów poznawczych, muszę najpierw zastanowić się, czy istnieje coś, 
co ewentualnie może powodować ich zniekształcenie. I tu ponownie wkraczamy 
na drogę niepewności, ponieważ doświadczenie, a wszak ono stanowi podstawę 
wszelkiej wiedzy, wyraźnie wskazuje, że krytyczna autoreleksja bardzo szybko 
doprowadzi nas do wykrycia w naturze ludzkiej czynników, które wpływają nega-
tywnie na nasze spostrzeganie rzeczywistości. Wśród nich niebagatelną rolę od-

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:52:49

UM
CS



Krzysztof Polit134

grywają nasze pragnienia i wpływy innych ludzi, często działających nie w imię 
dochodzenia do prawdy, lecz w imię swoich partykularnych interesów.

Hume uważał, że istnieją nieprzezwyciężone trudności uniemożliwiające obronę racjonalnego 
charakteru wiary w objawione prawdy chrześcijaństwa (lub jakiejkolwiek innej religii na objawie-
niu opartej). Religia objawiona bowiem to taka, której doktryny prezentowane są jako skutek bez-
pośredniej manifestacji lub przekazu istoty boskiej, skierowanego do ludzkości. A to natychmiast 
powoduje pojawienie się problemu: jakże możemy być pewni, że to, co samo prezentuje się jako 
objawione, posiada czysto boskie pochodzenie, a nie jest na przykład rezultatem chęci oszukania 
nas przez określone jednostki lub nie jest spowodowane ich wybujałą wyobraźnią (s. 53).

Treść rozdziału trzeciego to obraz tego, jak ta sceptyczna postawa nie pozwa-
la szkockiemu myślicielowi przyjąć za uzasadnione tradycyjnych argumentów na 
rzecz istnienia Boga, dowodów na nieśmiertelność duszy ani tym bardziej opo-
wieści o cudach, których pełne są religie o charakterze objawionym. Najbardziej 
ogólna konkluzja, jaka się tu pojawia, to ta, że źródeł tego rodzaju religijnych 
przekonań nie można szukać w obiektywnych, opartych na rozumie racjach, lecz 
w niedoskonałości ludzkich umysłów.

Nie tylko wiemy, że wierzeniom religijnym brakuje jakiejkolwiek racjonalnej podstawy, ale 
znamy także psychologiczne przyczyny, które powodują ich powstanie i które nas ku nim skłaniają. 
Sceptyk, który podążałby śladami Hume’a, będzie słuchał z uwagą tego, co religijna osoba ma mu 
do powiedzenia, lecz jest mało prawdopodobne, by dał się przekonać. Nigdy nie opuszcza go myśl, 
że przecież znane mu są namiętności, które go ku nim [wierzeniom religijnym – K. P.] skłaniają. 
To powoduje, że czuje się usprawiedliwiony, przyjmując wobec nich postawę nieufności. Prowadzi 
nas to do konkluzji, że z punktu widzenia Hume’a, równoległy dialog pomiędzy sceptykiem i osobą 
wierzącą nigdy nie będzie możliwy (s. 78).

Rozdział czwarty (La	búsqueda	de	los	principios	de	la	moral) stanowi ana-
lizę tej części Humowskiej spuścizny, która jest nieuniknioną, logiczną konse-
kwencją jego poglądów epistemologicznych i ontologicznych. Bóg a moralność 
to jeden z najżywiej dyskutowanych dylematów oświecenia, którego szkocki my-
śliciel jest typowym przedstawicielem. Skoro bowiem zanegujemy (czy jedynie 
poddamy w wątpliwość) oczywistość aksjomatu dotyczącego istnienia Boga, roz-
chwianiu ulegnie to wszystko, co była w stanie zbudować epoka, w której Bóg 
stanowił fundament i spoiwo jej funkcjonowania, w tym to, co stanowi podstawę 
funkcjonowania relacji międzyludzkich, czyli moralność. W momencie, w któ-
rym Bóg przestaje być gwarantem prawa moralnego, człowiek pozostaje z drugim 
człowiekiem sam na sam. Jest wolny, ale żeby nie zagubił się w swojej wolności 
i żeby relacje między nim a innymi ludźmi były w ogóle możliwe, należy od nowa 
zbudować całą ilozoię moralności, opierając ją na innych fundamentach. Roz-
dział czwarty książki Lópeza Sastre’a opisuje ten właśnie proces, poprzedzając 
ten opis odtworzeniem Humowskiej krytyki moralności tradycyjnej. Autor pro-

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:52:49

UM
CS



Przykład klasycznej postaci sceptycyzmu 135

wadzi czytelnika przez, wydawałoby się, z góry skazany na niepowodzenie za-
mysł zbudowania moralności odwołującej się jedynie do człowieka, ale dalekiej 
od wszelkiego relatywizmu i o charakterze równie silnym i jednoznacznym, jak 
moralność dotychczasowa. „Na samym początku należy stwierdzić, że Hume nie 
jest sceptykiem w dziedzinie moralności. Dąży do poszukiwania pewnych zasad 
niewątpliwych, które jednocześnie wyjaśniłyby różnorodność sądów moralnych 
o charakterze wartościującym, na które w pewnej mierze natykamy się na każdym 
kroku” (s. 80–81).

Katalog „nowych cnót”, proponowany przez Hume’a, musi zatem ulec – 
w stosunku do katalogu cnót tradycyjnych – zasadniczej modyikacji, spowodo-
wanej przede wszystkim odrzuceniem dogmatu o nieśmiertelności duszy ludzkiej. 
Skoro podstawowym celem człowieka przestaje być dążenie do szczęścia wiecz-
nego, a zaczyna być czerpanie satysfakcji z życia doczesnego, to pewne cenione 
dotychczas wysoko cnoty (takie jak chociażby pobożność) muszą usunąć się na 
plan dalszy i ustąpić miejsca nowym przymiotom, których zadaniem będzie teraz 
nie służba Bogu, lecz dążenie do szczęścia i zadowolenia żyjącego w doczesności 
człowieka. Skoro ta doczesna egzystencja jest jedyną dostępną nam formą istnie-
nia, musimy dokładnie i z całą powagą rozważyć, jak ją wykorzystać i sensownie 
przeżyć. Pomysł to oczywiście nienowy, ale wpisujący się jednoznacznie w nowe 
czasy, w których życie intelektualne Europy traci ostatecznie swój jednoznacznie 
religijny charakter.

Okazuje się zatem, że praktyki zalecane przez chrześcijaństwo nie mogą być zaaprobowane 
z moralnego punktu widzenia. Ich bezużyteczny i nieprzyjemny charakter powoduje, że stają się 
czymś wręcz przeciwnym i nabierają cech ułomności. Oczywiście, człowiek wierzący mógłby bro-
nić ich najwyższej użyteczności, argumentując, że dzięki nim osiąga się niebo, ale widzieliśmy już, 
iż Hume uważa, że nie ma żadnej racjonalnej podstawy, by przyjmować egzystencję jakiejś boskiej 
istoty, która miałaby nam wynagradzać [to, co tracimy, żyjąc według zasad tradycyjnej moralno-
ści – K. P.] i wszystko wskazuje na to, że mamy jedynie to jedno życie. A zatem z tej świeckiej 
perspektywy cnoty religijne są jedynie przeszkodami do osiągnięcia ludzkiego szczęścia. Zamiast 
nich powinniśmy zaakceptować to, co jako jedyne może czynić nas szczęśliwymi – nasze naturalne 
predyspozycje (s. 102).

Teraz pozostaje już tylko odpowiedzieć na pytanie o warunki, w jakich czło-
wiek może rozwijać te naturalne predyspozycje i wskazać okoliczności, w któ-
rych może osiągnąć maksymalną satysfakcję z życia doczesnego. Ostatni rozdział 
książki to omówienie ilozoii społecznej i ilozoii polityki szkockiego myślicie-
la. Odnajdujemy tu odpowiedzi na pytania dotyczące źródła powstania społeczeń-
stwa, a ponieważ są one ściśle związane z dobrami materialnymi, a konkretnie 
z ich ilością niewystarczającą do zaspokojenia wszystkich potrzeb każdego czło-
wieka, autor szczególnie silny akcent kładzie na analizę tych tekstów Hume’a, 
które dotyczą zasad administracji i podziału dóbr, własności prywatnej, handlu 

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:52:49

UM
CS



Krzysztof Polit136

i roli państwa w życiu gospodarczym społeczeństwa. Te poglądy także znakomi-
cie wpisują się w dominujące idee epoki, w której mieszczańska moralność stacza 
nieustannie kolejne zwycięskie potyczki z usuwającym się w cień feudalno-rycer-
skim absolutyzmem.

Życie społeczne jest zatem możliwe jedynie dzięki instytucji własności prywatnej, wymia-
nie odbywającej się za obopólną zgodą oraz obietnicom i kontraktom. Wszystkie te trzy elementy 
wywodzą się z inteligentnego ludzkiego egoizmu, gdyż mimo że jedni w stosunku do drugich nie 
odczuwamy jakichś szczególnych uczuć, to jednak generują one system, który dbając o interes jed-
nostki, jest jednocześnie korzystny z punktu widzenia ogółu, aczkolwiek jego twórcy nie mieli na 
względzie tego ostatniego (s. 127).

Czytelnik może się oczywiście zgadzać lub nie z przedstawionymi w książce 
Gerardo Lópeza Sastre’a poglądami, które zresztą w samej recenzji nie odgrywają 
przecież głównej roli. Na uwagę zasługuje tu sama forma prezentowania poglą-
dów jednego z najważniejszych przedstawicieli myśli zachodniej: jasna, prosta 
i jednocześnie niezwykle kompetentna. Seria, w której ukazał się recenzowany 
tekst, przypomina nieco znaną polską serię „Myśli i Ludzie”, z tym, że nie za-
wiera ona – tak jak jej polski odpowiednik – obszernych fragmentów tekstów 
źródłowych, co można by nawet uznać za jej wadę, ale ponieważ trudno znaleźć 
w otaczającej nas rzeczywistości zjawiska jednoznaczne, to i ta „wada” powodu-
je, że autor ma więcej możliwości prezentowania swojej własnej wizji tych aspek-
tów poglądów wybranego myśliciela, które uważa za najbardziej istotne. Książka 
Lópeza Sastre’a zawiera jedynie niezbyt obszerne cytaty źródłowe, ale czytelnik 
znajdzie w niej rzetelną bibliograię źródłową zawierającą najważniejsze dzieła, 
które wyszły spod pióra Hume’a, krótkie zestawienie najważniejszych wydarzeń 
z życia ilozofa, z położeniem akcentu na chronologię publikacji poszczególnych 
jego dzieł, oraz indeks osobowy i rzeczowy.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:52:49

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

