Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Kultura i Warto$ci
ISSN 2299-7806
Nr 30 (2020)

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2020.30.45-67

Buddyjska magia

przed powstaniem wadzrajany

Marek Szymanski
http://orcid.org/0000-0003-3233-2678

Poglad, zgodnie z ktérym obrzedy magiczne s w obrebie buddyzmu elementem obcym,
jest razaco bledny, jesli rozpatrywac go w perspektywie historycznej. Rozwoj buddyjskiej magii
siega poczatkow tej religii. Do praktyk magicznych powszechnie odwolywali si¢ $wieccy wy-
znawcy i mnisi reprezentujacy indyjska $rawakajane i mahajane. Za rytualy magiczne mozna
uzna¢ szeroko rozpowszechnione praktyki buddyjskie, takie jak recytacja tekstow ochronnych,
oddawanie czci Sakjamuniemu w miejscach szczegélnie waznych w jego zyciu, kult stup, kult
wizerunkéw buddéw i bodhisattwow. Obrzedowym dzialaniom charakterystycznym dla prak-
tyk magicznych przypisano nawet funkcje zbawcza, co $wiadczy o ich randze. Dgzenie do rytu-
alnego wplywania na przebieg zdarzen osiggneto kulminacje w nurcie mahajany, ktory jest
znany z tekstow zwanych ,,dharani-sutrami”. Dajg one wyraz fascynacji magia jako narzedziem
przeksztalcania otoczenia i samego siebie. Stanowig rowniez swiadectwo $miatego czerpania
z obcych tradycji liturgicznych. W wielu dharani-sutrach mamy do czynienia z przypisaniem
rytualom o proweniencji magicznej statusu gtéwnego czynnika w procesie zbawczej transfor-
macji umystu. Wadzrajana rozwinela si¢ na gruncie podejscia znanego z dharani-sutr.

Stowa kluczowe: buddyzm, magia, dharani, dharani-sutry, magia

W wadzrajanie (nazywanej réwniez ,buddyzmem tantrycznym” lub ,,bud-
dyzmem ezoterycznym”) wazng role odgrywaja obrzedy magiczne. Wiele tantr,

MAREK SZYMANSKI, doktor habilitowany, Instytut Filozofii, Uniwersytet Marii Curie-Skto-
dowskiej; adres do korespondencji: Instytut Filozofii UMCS, Pl. Marii Curie-Sktodowskiej 4, 20-031
Lublin; e-mail: marek.szymanski@poczta.umcs.lublin.pl

45



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

czyli podstawowych tekstow wadzrajany uznawanych za w pelni wiarygodne
stowa buddy (buddha-vacana®), jest poswieconych rytuatom wtasnie tego rodzaju.
Magia zajmuje wazne miejsce rdwniez w wielu z tych tantr, ktérych autorzy uzna-
wali nadrzednos¢ perspektywy soteriologicznej. W gre wchodzi zarowno magia
dobroczynna, jak i taka, ktdra ma na celu wykorzystanie innych oséb, wyrzadzenie
im takiej czy innej szkody, a nawet spowodowanie $mierci. Co wigcej, dzialania
charakterystyczne dla praktyk magicznych (m. in. recytowanie mantr, wykonywa-
nie mudr, postugiwanie si¢ mandalami i skfadanie ofiar) s3 uznawane przez auto-
réw tantr za wazny sktadnik technik prowadzacych do osiggniecia stanu buddy.
Po zakonczeniu okresu formacyjnego obrzedy magiczne oraz odpowiadajace im
instrumenty zbawczej transformacji pozostaly integralng czg¢scig wadzrajany.

Taki stan rzeczy zaskakuje tych, ktérzy odwotuja si¢ do rozpowszechnionego
w kulturze Zachodu zracjonalizowanego obrazu buddyzmu jako religii, ktéra
ogranicza si¢ do rozwoju cndét moralnych i poznawczych. W rzeczywistosci
wszystkie znane postaci tradycyjnego buddyzmu indyjskiego (w artykule pomi-
jam kwestie tzw. buddyzmu pierwotnego, ktdérego rekonstrukcja pozostaje
w wielu aspektach problematyczna) byly bardziej zlozone i obejmowaly praktyki
magiczne. W przypadku wadzrajany mamy do czynienia nie z przelomem pole-
gajacym na zwrodceniu si¢ do paradygmatu aktywnos$ci magicznej, ale z kontynu-
acja dlugiej buddyjskiej tradycji rytualnego oddzialywania na przebieg zdarzen
w $wiecie. Celem autora niniejszego tekstu jest przedstawienie dziejow buddyj-
skiej magii przed powstaniem buddyzmu tantrycznego’.

Badacze religii nie s3 zgodni co do sposobu rozumienia magii*. W niniejszym
tek$cie magia jest rozumiana jako aktywnos¢, ktorej mozna przypisac nastepujace
cechy:

1) rytualny charakter;

> Wszystkie terminy indyjskie podano w wersji sanskryckie;j.

* Artykut zostal pomyslany jako pierwszy z cyklu trzech tekstow. Kolejne beda po$wiecone proce-
sowi, ktéry doprowadzil do wylonienia si¢ wadzrajany z obrzedowosci znanej z dharani-sutr i stworzo-
nej pod wpltywem fascynacji magia, oraz praktykom magicznym w tzw. tantrach najwyzszej jogi. Cho-
ciaz niniejszy tekst ma w zasadzie charakter syntetyczny, to zawiera pewne propozycje natury analitycz-
nej w zakresie interpretacji obszernego i roznorodnego materiatu (chodzi m.in. o wykorzystane pojecie
buddyjskiej magii oraz o interpretacj¢ sposobu rozumienia przez buddystéw rezultatu pewnych postaci
aktywnosci - jako karmicznej zastugi i zarazem skutku ingerencji czynnika nadprzyrodzonego).

* Zob. np. John Middleton, ,,Magic: Theories of Magic”, w: Encyclopedia of Religion, red. Lindsay
Jones, t. 8 (Detroit: Thomson Gale, 2005), 5562—5569.

46



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

2) odwolywanie si¢ do sil lub istot o charakterze religijnym jako czynnikow
sprawczych;

3) posiadanie celu w postaci konkretnego zdarzenia lub mniej czy bardziej
okreslonego stanu, ktére majg charakter doczesny, zas ich wystapienie jest ocze-
kiwane w biezacym albo (rzadziej) kolejnym cyklu zyciowym (cel pragmatyczny,
a nie soteriologiczny);

4) wystepowanie przekonania, ze wlasciwie odprawiony rytuat prowadzi do
pozadanego rezultatu (pomimo ewentualnego poczucia niepewnosci zwigzanego
z przeswiadczeniem o kontakcie z sitami poteznymi i niepoddajacymi si¢ pelnej
kontroli).

Tak zdefiniowang magi¢ mozna w obrebie buddyzmu przeciwstawi¢ innym
postaciom aktywnosci religijne;j:

1) takim dzialaniom (niektére z nich s3 zrytualizowane) podejmowanym
z uwagi na ich karmiczne owoce, w przypadku ktérych zwigzek miedzy czynami
a ich pozadanymi rezultatami jest rozumiany jako zalezno$¢ przyczynowo-skut-
kowa o charakterze naturalnym (tj. zaleznos¢ stala i niezalezna od ekstraordyna-
ryjnych czynnikdw o charakterze religijnym, do ktérych odwotujg si¢ obrzedy ma-
giczne);

2) wszelkim dzialaniom (rytualnym oraz innym), ktére stuza realizacji celu
soteriologicznego;

3) dzialaniom o charakterystyce zblizonej do aktywnosci magicznej (posia-
dajacym jej cechy wskazane wyzej jako druga i trzecia), ktére majg charakter im-
prowizowany, a nie rytualny.

Rozumiana w powyzszy sposéb buddyjska magia nie stanowi doktadnego
odpowiednika buddyzmu apotropaicznego w rozumieniu Melforda Spiro. Spiro
w swym klarownym podziale aktywnosci buddystow birmanskich wykorzystat
jako kryterium odmiennos$¢ celéw (w buddyzmie nirwanicznym celem jest nir-
wana, w buddyzmie karmicznym — moralna zastuga i jej doczesne owoce w przy-
szlosci, w buddyzmie apotropaicznym - dorazna ochrona lub pomyslnos¢) oraz
przyporzadkowanych im $rodkéow (medytacja w buddyzmie karmicznym, prze-
strzeganie zasad moralnych w buddyzmie karmicznym oraz odwolanie sie
do czynnikéw supranaturalnych w buddyzmie apotropaicznym)®>. Owo Sciste
przyporzadkowanie celow i srodkéw wydaje si¢ nadmiernym uproszczeniem.

> Melford E. Spiro, Buddhism and Society: A Great Tradition and Its Burmese Vicissitudes (Berke-
ley-Los Angeles: University of California Press, 1982), 11-13.

47



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

Wykorzystywane w niniejszym tekscie pojecie buddyjskiej magii jest zakresowo
szersze od kategorii buddyzmu apotropaicznego, gdyz obejmuje zaréwno obrzedy
ochronne lub zapewniajace pomyslnos$¢ w tym zyciu (z uwzglednieniem tzw. czar-
nej magii), jak réwniez liczne rytualy odprawiane, by wywrze¢ okreslony wptyw
na przebieg przysztych cykli zyciowych uczestnika obrzedu lub innych oséb®. Au-
tor jest Swiadom powigzan miedzy wyzej wyrdéznionymi kategoriami zachowan
religijnych buddystéw (w niektérych przypadkach w gre wchodzi strukturalna za-
lezno$¢) oraz istnienia obrzedoéw, ktorych przyporzadkowanie jednej tylko kate-
gorii jest niemozliwe’.

Zwazywszy na brak zgody co do sposobu rozumienia stowa ,, magia” w reli-
gioznawstwie, projektujacy charakter wyzej przedstawionej definicji nie powinien
budzi¢ zasadniczych zastrzezen. W kontekscie badan nad buddyzmem wprowa-
dzona kategoria magii pozwala wyodrebnic i poddac analizie klase zachowan mo-
tywowanych religijnie, ktére s3 pokrewne strukturalnie i funkcjonalnie (pomimo
odmiennosci pod wieloma wzgledami). Zabieg ten pomaga ujawnic¢ niezmiennie
wazng role takiego sktadnika religii buddyjskiej, ktory jest czgsto ignorowany lub
lekcewazony, i wykaza¢, tym samym, falszywos¢ rozpowszechnionych na Zacho-
dzie przekonan na temat buddyzmu. Niekt6rzy badacze religii kwestionuja kogni-
tywng warto$¢ pojecia magii, widzgc w nim rezultat dychotomicznego myslenia
motywowanego ideologicznie®. Stosowana w niniejszym tekscie kategoria magii
nie ma charakteru wartosciujacego. Autor ma nadzieje, ze mozna zignorowac ry-
zyko wypaczenia recepcji niniejszego tekstu przez pejoratywne skojarzenia trady-
cyjnie wywotywane przez termin ,,magia”. Wspoétczesna kultura popularna wrecz
odwrdcita wszak aksjologiczny wektor asocjacji zwigzanych z rozpatrywanym sto-
wem.

¢ Przyporzadkowujac $rodki celom, Spiro koncentrowal si¢ na wspodlczesnej therawadzie i nie
uwzglednil m.in. tego, ze buddysci w dazeniu do stanu buddy wykorzystywali i wykorzystuja réznorodne
instrumenty (w tym rytualy, ktore majg wywola¢ aktywno$¢ czynnikéw nadprzyrodzonych).

7 Por. Rupert Gethin, 7he Foundations of Buddhism (Oxford: Oxford University Press, 1998),
110-111; Goeffrey Samuel, Civilized Shamans. Buddhism in Tibetan Societes (Washington-London:
Smithsonian Institution Press, 1993), 24-29.

8 Np. Wouter J. Hanegraaff, Esotericism and the Academy: Rejected Knowledge in Western Cul-
ture (Cambridge: Cambridge University Press, 2012), 166-169.

48



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany
Magia w srawakajanie

Przekonanie niektérych wspoétczesnych apologetéw lub badaczy buddyzmu
(prébujacych dokonaé racjonalizacji tej religii), ze buddyzm i magia s niemoz-
liwe do pogodzenia, jest opinig, ktorej blednos¢ fatwo wykazaé w perspektywie
historycznej’. Buddy$ci zawsze wierzyli, ze duchowy rozwdj adepta zapewnia mu
bezpieczenstwo oraz cudowng wladz¢ nad s$wiatem. Przyjmowano réwniez,
ze obecno$¢ Buddy w danym miejscu chroni przebywajace tam osoby. Z tym prze-
konaniem zwigzany jest dominujacy we wczesnym buddyzmie sposob przedsta-
wiania Sakjamuniego z podniesiong dlonig z wyprostowanymi palcami, ktérym
to gestem Budda zapewnia zwolennikéw o ich bezpieczenstwie (mudra abhaya).
Wypowiedzenie formuly przyjecia schronienia w tzw. trzech klejnotach (Buddzie,
dharmie i buddyjskiej wspdlnocie), ktéra rozpoczyna rozmaite obrzedy, jest ak-
tem wstgpienia do kregu istot chronionych przez Budde albo aktem potwierdze-
nia przynaleznosci do tego kregu'®. Praktykom o charakterze magicznym otwie-
ralo droge przeswiadczenie, Ze eliminacja zagrozen oraz szerzej rozumiana po-
mys$lnoéé moga by¢ osiggane nie tylko dzieki cielesnej obecnosci Sakjamuniego,
ale rowniez za posrednictwem obiektéw i zachowan, ktére Buddg¢ reprezentuja i
w pewien sposob uobecniaja.

Buddysci wierzyli, ze Budda jest stale obecny w miejscach, w ktérych prze-
bywal za zycia lub w ktérych znajduja sie jego szczatki''. Zrozumiale jest wigc piel-
grzymowanie do tych miejsc i dazenie do wykorzystania dobroczynnej mocy
Przebudzonego za pomoca rytualéw. W ten schemat mozna wpisa¢ zaréwno
wczesne formy kultu Sakjamuniego, jak réwniez, pdzniej wprowadzone i

® Zwolennicy przywotanego pogladu twierdza, ze zgodnie z buddyjska doktryng przebieg ludz-
kiego zycia jest efektem wczesniejszych dzialan danej osoby (decyduje o tym prawo karmana), zas$ los
moze zosta¢ pomyslnie skorygowany wylacznie dzigki moralnemu zachowaniu i osobistym postepom
na $ciezce duchowego rozwoju. W tej perspektywie praktyki o charakterze magicznym sa ignorowane
albo uznawane za zjawisko wtérne i wypaczajace buddyzm. Zob. np. Lance S. Cousins, ,,Buddhism”,
w: A New Handbook of Living Religions, red. John R. Hinnells (London: Penguin Books, 1997), 409-
410.

1 Peter Skilling, ,,The Raksa Literature in the S’rdvakaydna”, Journal of the Pali Text Society 1992,
nrl6:111-112.

" Na temat przekonania buddystéw o aktualnej obecnosci Buddy w pewnych miejscach, w kto-
rych przebywat za zycia, zob. Gregory Schopen, ,,Burial ‘Ad Sanctos and the Physical Presence of the
Buddha in Early Indian Buddhism. A Study in the Archeology of Religions”, Religion 17, nr 3 (1987):
194-197. Co do obecnosci w szczgtkach zob. tamze, 203-211.

49



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

promowane przez mnichéw, kulty stup oraz wizerunkéw Buddy. Powszechny
zwyczaj umieszczania stupy w klasztornych kaplicach mial zapewni¢ stalg obec-
no$¢ Przebudzonego w monastycznej wspolnocie. Kulminacjg tego podejscia byto
przedzielanie Budzie odrebnego pomieszczenia mieszkalnego w klasztorach
i uznawanie Sakjamuniego za prawnego wlasciciela majgtku monastycznej wspol-
noty. Powstanie stup jako ogdlnodostepnych centréw kultowych zapewniato po-
wszechny dostep do relikwii buddystom $wieckim i wplyneto na rozwoj odpo-
wiednich praktyk magicznych. Przyjmowano réwniez, ze dostownie rozumiana
bliskos¢ Buddy wptywa korzystnie na los zmarlych (np. zapewnia im narodziny w
niebiosach), co prowadzito do skladania szczatkdw mnichow i oséb swieckich w
malych stupach w poblizu gtéwnej stupy z relikwiami'.

Prosta interpretacja dziatan magicznych w buddyzmie uwzglednia traktowa-
nie ich jako aktywnosci, ktérag mozna przeciwstawi¢ moralnie kwalifikowanym
czynom wyznaczajacym przebieg zycia (czyny te wywolujg okreslone skutki na
mocy karmicznych prawidtowosci uznawanych za powszechne, stale i naturalne).
Wydaje si¢ jednak, ze magiczny paradygmat wchodzil w gleboka interakcje ze
sposobem rozumienia karmicznych mechanizméw. Pewne dzialania opisywane
byly w kategoriach moralnych (np. akty donacji na rzecz centréw kultowych trak-
towano jako $wiadectwo hojnosci) i w kategoriach prawidlowosci karmicznych
(generowac maja wyjatkowa zastuge), ale zarazem ich szczegdlna skutecznos¢ wy-
daje si¢ by¢ zalezna od dzialania cudownej mocy Buddy. Jeszcze przed powsta-
niem mahajany uznanie zyskal poglad, zgodnie z ktérym zastuga zdobyta dzigki
pewnym dzialaniom moze zosta¢ przeniesiona na inne osoby (wtym osoby
zmarte)'. De facto doktryna ta sankcjonowala miejscowe zawieszanie fundamen-
talnej zasady adekwatnej odplaty za wlasne czyny, co w kontekscie buddyjskiej
wizji rzeczywisto$ci wymaga ingerencji czynnika supranaturalnego. Rzecz wy-
maga systematycznych badan, niemniej piszacy te stowa przyjmuje, ze odnoszenie
przez buddystow pojec z zakresu etyki i doktryny karmana do pewnych praktyk

'2 Gregory Schopen, ,,The Buddha as an Owner of Property and Permanent Resident in Medieval
Indian Monasteries”, Journal of Indian Philosophy 18, nr 3 (1990): 181-217; Schopen, Burial ‘Ad Sanc-
tos, 197-199, 200-201, 211-212; Robert DeCaroli, Haunting the Buddha: Indian Popular Religions
and the Formation of Buddhism (Oxford: Oxford University Press, 2004), 98-100.

"> Gregory Schopen, ,,Two Problems in the History of Indian Buddhism: The Layman/Monk Dis-
tinction and the Doctrines of the Transference of Merit”, w: Bones, Stones, and Buddhist Monks: Col-
lected Papers on the Archaeology, Epigraphy, and Texts of Monastic Buddhism in India, red. Gregory
Schopen (Honolulu: University of Hawai’i Press, 1997), 34-43.

50



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

religijnych nie wyklucza przyznania im statusu dziatan magicznych w wyzej okre-
$lonym sensie.

Spektrum buddyjskich praktyk magicznych uleglo znacznemu wzbogaceniu
wskutek rozwoju, jakiemu podlegala rozprzestrzeniajaca sie religia. Magia w $ra-
wakajanie obejmuje obrzedy zwigzane z popularnymi formami kultu buddyjskich
swietych, tj. siedmiu budddéw, pratjekabuddow oraz arhatéw. Buddyjska magia
ulegta wptywowi przed- lub niebuddyjskich form religijnosci, wchtaniajac kulty
rozmaitych istot nadprzyrodzonych (m.in. jakszéw, nagéw, tzw. Czterech Wiel-
kich Kréléw, nikczemnych czy sfrustrowanych duchéw oséb zmartych). Rola po-
stawy inkluzywnej w §rawakajanie byta przez badaczy buddyzmu czg¢sto pomniej-
szana, a reprezentujace jg zjawiska traktowano jako peryferyjne czy niereprezen-
tatywne dla $rodowisk monastycznych. Nowe badania wykazaly, ze wierzenia
zwigzane z tradycyjnie czczonymi i czesto budzacymi lek mitologicznymi posta-
ciami byly waznag i integralng czgscig juz wezesnego buddyzmu. Buddyjscy mnisi
aspirowali do wladzy nad takimi istotami, dzigki czemu fatwiej bylo uzasadni¢ re-
gule, zgodnie z ktdrg $wieccy wyznawcy majg obowigzek zapewnic¢ srodki utrzy-
mania monastycznej wspolnocie. Wierzono, ze niektére z owych istot przyjety
buddyjska nauke i staly si¢ opiekunami buddystéw. Otworzylo to droge do po-
wszechnej obecnosci wizerunkéw mitologicznych postaci obcej proweniencji
w buddyjskich centrach kultowych oraz legitymizowalo obrzedy stuzace zjedny-
waniu sobie takich istot. Nie kwestionowano ich wptywu na bezpieczenstwo i po-
myslnos¢ wyznawcow buddyzmu, chociaz potepiano ofiary krwawe i dary z alko-
holu, a takze przyjmowano, ze zyczliwo$¢ rozpatrywanych istot zyska¢ dzieki mo-
ralnemu postepowaniu i aktom donacji na rzecz klasztoréw. Rozpatrywany proces
inkluzji obcych form kultu znaczaco przyczynit si¢ do akceptacji buddyzmu (reli-
gii o elitarnej soteriologii) przez szersze kregi spoteczenstwa'.

W magii §rawakajany wazna rola przypada recytacji tekstéw ochronnych lub
zapewniajacych doczesng pomyslnos¢ (dalej bede mowi¢ krdétko o tekstach
ochronnych). Zdaniem Petera Skillinga, jest to zjawisko, ktore siega okresu sprzed
wielkiej schizmy i ma charakter ogélno-buddyjski®. Mozliwe, ze do kanonow

" DeCaroli, Haunting the Buddha, szczegélnie 38-62, 68-86.

'* Skilling, ,,The Raksa Literature”, 168. Jednym z najstarszych swiadectw rozpatrywanego zjawi-
ska jest Atanatika-sitra, ktérej wersje wchodza w sktad kanon6éw therawadinéw, sarwastiwadindw i mu-
lasarwastiwadinéw. Uzycie magicznych formul stuzy¢ ma w pierwszym rzedzie, wedlug tego tekstu, za-
pewnieniu bezpieczenstwa medytujacym mnichom. Zob. Ingo Strauch, ,The Evolution of the

51



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

mahasanghikéw i szkét wywodzacych si¢ od nich nalezal odrgbny kosz zawiera-
jacy teksty, ktdrych recytacji przypisywano funkcje ochronng (Vidyadhara-pitaka,
Mantra-pitaka). Tego rodzaju teksty funkcjonowaly réwniez w innych szkolach
srawakajany. Skilling nazwal je ,literaturg rakszy (sanskr. raksa — ‘ochrona’)”. Li-
teratura ta obejmuje pewne sutry kanoniczne, sutry apokryficzne, pies$ni (gatha)
oraz inne teksty. Zdaniem Skillinga, apogeum rozwoju tekstow ochronnych
i zwigzanych z nimi obrzedow przypada na okres od II w. przed Chr. do III w. po
Chr. Tekstami ochronnymi postugiwali si¢ na co dzien zaréwno mnisi (pragnacy
zapewni¢ sobie bezpieczenstwo), jak i buddysci swieccy. Wypowiadanie takich
tekstow stalo sie gléwnym sktadnikiem rytuatéw, w ktérych wykorzystywano
wode i nitki (zapewne ogdlno-indyjskie akcesoria obrzedéw ochronnych). Recy-
tacja tekstoéw ochronnych byla réwniez integralnym elementem kultu stup. Spi-
sane sktadano w stupach lub postugiwano si¢ nimi jako amuletami. Réwniez ko-
piowaniu tych tekstow przypisywano dobroczynna moc. W therawadzie recytacja
tekstow rakszy (okreslanych mianem paritta) zajmuje wazne miejsce do dnia dzi-
siejszego'®.

W $rawakajanie wazng role odgrywa poglad, zgodnie z ktérym skutecznos¢
tekstow ochronnych opiera si¢ na dobroczynnej mocy aktu wypowiedzenia
prawdy (satya-vak, satya-adhisthana, satya-kriya). Przekonanie to nawigzuje do
wedyjskiej koncepcji uzyskania wladzy nad swiatem w rezultacie petnego dostro-
jenia sie do kosmicznego porzadku (rfa), ale w wersji buddyjskiej nacisk zostal
polozony na nieodpartg moc poznawczej i moralnej doskonatosci, ktéra zostata
osiggnieta przez Budde. Moc ta moze zosta¢ uobecniona i wykorzystana dzigki
przywolaniu stéw Sakjamuniego. W duchowych defektach osoby recytujacej wi-
dziano czynnik, ktéry moze utrudnia¢ apotropaiczne oddzialywanie tekstu.
W wielu przypadkach dobroczynne rezultaty recytacji tekstéw uznawano jednak
za efekty aktywizacji mocy, ktora jest przynalezna innym istotom lub obiektom.

Buddhist raksa Genre in the Light of New Evidence from Gandhara: The Manasvi-nagardja-sttra from
the Bajaur Collection of Kharosthi Manuscripts”, Bulletin of SOAS77, nr 1 (2014): 64-65.

'¢ Skilling, ,,The Raksa Literature”, 113-144, 160-169. Teksty reprezentujace literature rakszy
wplynely na tre$¢ sutr Wielkiego Wozu. Mantry z niej pochodzace (podobnie jak rytualne zachowania
wykorzystujace wode lub nitki) byly wykorzystywane przez wyznawcéw mahajany i wadzrajany w kon-
tekstach rytualnych charakterystycznych dla tych tradycji (tamze, 160, 167). Charakterystyke cejlonskich
rytualéw zwigzanych z recytacjg tekstow ochronnych znalez¢ mozna w: Lily de Silva, ,,The Paritta Cere-
mony of Sri Lanka: Its Antiquity and Symbolism”, w: Buddhist Thought and Ritual, red. David J. Ka-
lupahana (New York: Paragon House, 1991), 139-150.

52



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

Literatura rakszy pozostawala w bliskim zwigzku z popularnymi formami kultu
buddyjskich $wigtych, ulegajac réwniez wpltywowi przed- lub niebuddyjskich
form religijnosci. Skutkiem tego ostatniego zjawiska jest obecno$¢ magicznych
formul obcego pochodzenia oraz wykazéw zapozyczonych imion istot nadprzy-
rodzonych".

W literaturze rakszy bardzo wazng role odgrywaja mantry, czyli zaklecia,
ktdérych funkcja jest oddzialywanie na rzeczywistos$¢ niezaleznie od ich ewentual-
nej funkcji komunikacyjnej. Mantry czgsto zawierajg wyrazenia pozbawione zna-
czenia lub niezrozumiale (przejete z niebuddyjskich zakle¢). Mantry sg czesto
zbiorami syntaktycznie nieuporzadkowanych stow. Moga zawiera¢ magicznie
efektywne jakoby imiona istot nadprzyrodzonych, nazwy trucizn lub $rodkéow
leczniczych (zgodnie z przekonaniem, ze nazwy umozliwiajg kontrolowanie zja-
wisk przez nie oznaczanych). Skilling sadzi, Zze w buddyzmie mantrami postugi-
wano si¢ od poczatku ery chrzescijanskiej. Mantry dodawano do istniejacych tek-
stow rakszy (wlaczajac je w ich strukture lub tworzac suplementy) albo tworzono
teksty nowe zawierajace mantry'®. W tzw. maha-sutrach (maha-sitra) sarwasti-
wadindéw i mulasarwastiwadindw znalazly wyraz dwa wplywowe poglady, ktore
legitymizowaly mantry obcego pochodzenia. Zgodnie z pierwszym, ostatecznym
zrédlem mantr jest Budda, za$ wedtug drugiego Sakjamuni zaakceptowal uzycie
ochronnych zakle¢, ktérych zrédiem sg inne istoty nadprzyrodzone'. Czesto wy-
razane jest przekonanie, ze mantry i inne teksty ochronne s3, w ramach przypisy-
wanych im zastosowan, niezawodne. Zwolennikdw znajdowal jednak réwniez po-
glad przeciwny (by¢ moze reprezentujacych starsze podejscie), zgodnie z ktérym
zaklecia nie chronig przed zdarzeniami stanowigcymi karmiczne owoce wcze-
$niejszych czyndw. Taki poglad nie musi odzwierciedla¢ stanowiska zdecydowa-
nie krytycznego go wzgledem magicznego zastosowania tekstdw czy mantr.
Mozna w nim widzie¢ prébe wyjasnienia fiaska konkretnych dziatan magicznych
bez intencji generalnego kwestionowania warto$ci rozpatrywanej postaci magii*’.

17 Skilling, ,,The Raksa Literature”, 144-149, 154-156, 159; Pedro Manuel Castro Sanchez, 7he In-
dian Buddhist Dharani: An Introduction to Its History, Meanings and Functions (PhD dissertation,
University of Sunderland, 2011), 18, 22.

18 Przykladem pierwszej klasy tekstow moga by¢ sanskryckie warianty sutry Atandtika, za$ wcze-
snym przykladem drugiej Manasvi-nagaraja-sutra z I-11 w. po Chr. Por. Strauch, ,,The Evolution of
the Buddhist raksa Genre”, 65, 67-75.

¥ Castro Sanchez, The Indian Buddhist Dharant, 23-24.

0 Skilling, ,, The Raksa Literature”, 148-149.

53



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany
Ogolna charakterystyka magii w mahajanie

Chociaz Wielki W6z rodzit si¢ jako ruch niechetny kultom stup i wizerun-
kéw (mnichom w konserwatywnym duchu zalecano studiowanie ksigg, medytacje
i nauczanie), to magia w tym odtamie buddyzmu szybko zyskala na znaczeniu®'.
Powszechne uznanie zdobyt poglad, zgodnie z ktérym Sakjamuni i inni buddowie
przebywaja w oddalonych regionach kosmosu, bez trudu ingerujac w zycie wy-
znawcow buddyzmu. Przyjmowano réwniez, ze niesieniu wszechstronnej po-
mocy buddystom catkowicie po$wiecaja si¢ bodhisattwowie (chociaz poczatkowo
widziano w nich zwierzchnikéw istot nadprzyrodzonych obcego pochodzenia, to
z czasem ich postaci zlewaly sie¢ w jedno z postaciami jakszéw).>> Przekonanie
o wzglednie tatwej dostepnosci czynnikdéw nadprzyrodzonych sprzyjato rozwo-
jowi magicznych praktyk. Funkcje magiczng pelnily m.in. przejete ze Srawakajany
kulty stup i wizerunkéw?. Otaczane czcig byly rowniez sutry mahajany, co stano-
wilo kulminacje tendencji do identyfikacji kultywowania buddyjskiej nauki z ak-
tywng obecnoscig Buddy. Przyjmowano, ze teksty te nie tylko przekazuja nauke
budddw, ale sg réwniez nosnikiem dobroczynnej mocy i uswiecaja miejsce, w kté-
rym si¢ znajduja*. W mahajanie chetnie postugiwano si¢ zakleciami (zawiera je
wiele sutr mahajany)®. Czesto przyjmowano, ze ich zdolno$¢ magicznego prze-
ksztalcania rzeczywistosci oparta jest na partycypacji w cudownej mocy buddow

! Na temat postawy krytycznej wzgledem kultéw stup i wizerunkéw we wczesnej mahajanie zob.
Gregory Schopen, ,,On Sending the Monks to Their Books. Cult and Conservatism in Early Mahayana
Buddhism”, w: Figments and Fragments of Mahayana Buddhism in India. More Collected Papers, red.
Gregory Schopen (Honolulu: University of Hawai'i Press, 2005): 108-153; Gregory Schopen,
»The Bones of a Buddha and the Business of a Monk: Conservative Monastic Values in an Early
Mahayana Polemical Tract”, w: Figments and Fragments, red. Gregory Schopen, 63-107.

** DeCaroli, Haunting the Buddha, 174-182.

» Por. np. Paul Williams, Anthony J. Tribe, Buddhist Thought. A Complete Introduction
to The Indjan Tradition (London-New York: Routledge, 2000), 108-111.

** Zdaniem Schopena, to wlasnie 6w ,kult ksiag” (przeciwstawiany kultom stup i wizerunkéw)
jest jednym z najwazniejszych elementéw oryginalnych wczesnej mahajany (Gregory Schopen, ,,Revis-
iting the Phrase sa prthivipradesas caityabhiito bhavet and the Mahayana Cult of the Book”, w: Figments
and Fragments, red. Gregory Schopen, 25-62).

*» Réwniez w mahajanie zwolennikéw znajdowal poglad, zgodnie z ktérym zaklecia nie chronig
przed zdarzeniami stanowigcymi karmiczne owoce czynéw. Poglad ten byl jednak czesto zdecydowanie
odrzucany. Zob. Skilling, ,,The Raksa Literature”, 148-149; Ronald M. Davidson, ,,Studies in Dharani
Literature I: Revisiting the Meaning of the Term Dharani”, Journal of Indian Philosophy 37, nr 2 (2009):
133-134.

54



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

czy boddhisatwo6w, z zasady zorientowanej na pomoc cierpigcym istot. Obszerne
sutry byly kondensowane do postaci krotkich mantr jako ich magicznie efektyw-
nych kwintesencji**. Swiadectwem kulminacji zainteresowania magig w mahaja-
nie wydaja si¢ by¢ tzw. dharani-sutry, ktoérych autorzy $mialo czerpali z instru-
mentarium magii niebuddyjskiej, dokonali inkluzji magii ztoczynnej i bez zastrze-
zen przypisywali magicznemu instrumentarium funkcje soteriologiczna.

W mahajanie akceptacja pogladu, zgodnie z ktérym instrumenty stosowane
w magii mogg pelni¢ funkcje soteriologiczng, miala jednak znacznie szerszy za-
sieg. Popularnym celem religijnym stalo si¢ odrodzenie w cudownej krainie
Sukhavati, osiggane jakoby m.in. dzigki rytualom magicznym zwigzanym z kul-
tem okreslonego buddy czy bodhisattwy (niekoniecznie Amitabhy)”. O ile w $ra-
wakajanie przyjmowano, ze dzieki magicznej aktywnosci mozna zablokowac po-
jawienie si¢ karmicznych owocéw wezesniejszych czynéw, to w Wielkim Wozie
zwolennikdw zyskal poglad, zgodnie z ktorym analogiczne rytualy moga oddzia-
lywa¢ na poziomie bardziej podstawowym. Pozwalaja one jakoby trwale usuwac
z umystu tzw. splamienia (klesa), czyli czynniki, ktére wymuszajg podejmowanie
dzialan karmicznie efektywnych (nieodwracalng eliminacje wszystkich splamien
utozsamiano ze zbawczg transformacjg umystu). Wzglednie konserwatywne uza-
sadnienie zbawczej roli mantr zostato przedstawione w Bodhisattva-bhiumi. Zgod-
nie z nim, zbawcze zastosowanie mantry opiera si¢ na medytacji majgcej owo za-
klecie za przedmiot, bowiem medytacja taka pozwala osiagnac gnostyczny wglad
(tradycyjnie uznawany za przyczyne¢ zaniku splamien). Mantry mogg by¢ uznane
za wlasciwe przedmioty medytacji generujacej gnoze, gdyz sa pozbawione funkgcji
poznawczej (ewentualnie taka ich funkcja jest nieistotna), ktdra jakoby utrudnia
dostrzezenie tego, co rzeczywiste (w filozofii mahajany rzeczywisto$¢ jest przeciw-
stawiana semantycznym korelatom nazw rozumianym jako substancjalne
obiekty)®. Tego rodzaju reinterpretacje instrumentéw magicznych zdajg sie
$wiadczy¢ o powszechnym uznaniu, jakim magia cieszyla si¢ wsréd buddystéw.
Matthew Kapstein sklonny jest sadzi¢, ze rytualy z wykorzystaniem mantr byty

%6 Skilling, ,The Raksa Literature”, 150-154, 160-161; Castro Sanchez, The Indian Buddhist
Dharaoi, 81-82.

¥ Gregory Schopen, ,Sukhavati as a Generalized Religious Goal in Sanskrit Mahayana Sutra Lit-
erature”, w: Figments and Fragments, red. Gregory Schopen.

28 Castro Sanchez, The Indian Buddhist Dharant, 61-62; Davidson, ,,Studies in Dharani Literature
17, 133-137; Skilling, ,,The Raksa Literature”, 153.

55



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

powszechnie wykorzystywane do celow magicznych i soteriologicznych przy ak-
ceptacji buddyjskich uczonych od III w. po Chr*.

Jako nazwa tekstow pelnigcych funkcje magiczng rozpowszechnit si¢ w ma-
hajanie sanskrycki termin dhdrani. Stowo to ma szereg zwiazanych ze sobg zna-
czen. Etymologicznie rzecz biorac, oznacza to, co uchwycone, podtrzymywane,
zachowywane, chronione, lub $rodki, dzieki ktérym czynnosci, takie jak uchwy-
cenie itd., mogg sie dokona¢. W nawigzaniu do etymologii, stowo bylo odnoszone
do sprawnosci i cndt umystu waznych w perspektywie soteriologicznej oraz do
srodkdéw, ktére umozliwiajg ich osiggniecie®. Stowu nadano takze sens wezszy,
w ktdrym oznaczalo rozmaite zjawiska jezykowe uzytecznie soteriologicznie.
Wiaczenie zakle¢ do denotacji stowa dharani bylo réwnoczesnym wprowadze-
niem ich w krag wyrafinowanej mysli soteriologicznej, prowokujacym czy wzmac-
niajacym skojarzenia, tylez inspirujace, co pozadane z punktu widzenia legitymi-
zacji stosowania magicznych formul w procesie zbawczej transformacji umystu’'.
Plaszczyzna powstawania takich asocjacji byla dominujaca w mahajanie koncep-
cja jezyka. Zgodnie z nig, realizacja soteriologicznego celu stanowi wielostop-
niowg i wieloaspektowg recepcje (interioryzacje) tekstu, w ktérym zostata wyra-
zona buddyjska nauka. W takiej perspektywie religijnie istotnym cnotom i spraw-
nosciom, oraz dzialaniom prowadzacym do ich uzyskania, mozna przypisaé
aspekt jezykowy. Jezykowi, rozpatrywanemu w aspekcie funkcji komunikacyjnej
i funkcji formowania wzorca aktywnosci, przyznano tym samym rol¢ zbawcza.
Tak rozumiana aktywnos¢ jezykowa nie pelni jednak funkcji zbawczej samodziel-
nie, bowiem ostatecznie musi zosta¢ przekroczona i uzupelniona przez gno-
styczny wglad, ktéry pozwala ujawnic si¢ rzeczywistosci oraz zrozumie¢, ze se-
mantyczne kategorie s3 wzgledem niej nieadekwatne. To wlasnie 6w wglad stano-
wi¢ ma fundament cudownej, transformacyjnej mocy zakle¢. Zaklecie stanowi bo-
wiem akustyczne i powszechnie dostepne uciele$nienie gnozy®>. Zwazywszy na

» Matthew Kapstein, Reason’s Traces: Identity and Interpretation in Indian and Tibetan Bu-
ddhist Thought (Boston: Wisdom Publications, 2001), 245.

30 Castro Sanchez, The Indian Buddhist Dharani, 34-35.

’! Davidson wykazal jednak, Ze (wbrew starszym badaczom mahajany) odniesienie stowa do za-
kle¢ nie bylo posunig¢ciem wtdrnym (ani tym bardziej Swiadectwem degeneracji pogladéw), ktére mozna
przeciwstawia¢ poczatkowej praktyce faczenia terminu z pamigcig i formutami mnemotechnicznymi.
Uzycie stowa w odniesieniu do zaklg¢ nalezy do najstarszych i najwazniejszych jego zastosowan. Zob.
Davidson, ,,Studies in Dharani Literature I”, 106-107, 116-117.

32Por. Castro Sanchez, The Indian Buddhist Dharani, 38-43.

56



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 11/01/2026 19:14:30
Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

zwigzek gnostycznego wgladu ze stanem buddy, mozna uzna¢, ze nie odbieglismy
daleko od wczesnobuddyjskiego pogladu, zgodnie z ktérym to dzigki swym du-
chowym osiggnieciom Budda jest Zrodtem dobroczynnej i nadprzyrodzonej mocy
wykorzystywanej w praktykach magicznych.

Stowo dharant byto odnoszone do kilku klas jezykowych zjawisk uznawa-
nych za soteriologicznie uzyteczne. Byly to zaklecia, sutry mahajany (przekazujace
przestanie soteriologiczne), pewne zespoly sylab (poszczegdlnym sylabom przy-
porzadkowano okreslone buddyjskie prawdy czy kategorie doktrynalne) wyko-
rzystywane do celow mnemotechnicznych lub medytacyjnych (podobnie jak tzw.
matriki [matrka] w $rawkajanie), a takze pojedyncze sylaby (szczegélnie sylaba
a interpretowana jako partykula przeczaca) rozpatrywane w funkcji przedmiotéw
medytacji generujacej gnostyczny wglad. Zjawiskom kazdej z tych klas mozna
przypisa¢ odmienng role religijna, ale poszczegélne funkcje ekstrapolowano na
zjawiska nalezgce do innych klas. W rezultacie caltym sutrom czy rozpatrywanym
zespotom sylab przypisywano funkcje magiczng, za$ zaklecia traktowano jako
kwintesencje buddyjskiej nauki czy obiekt medytacji prowadzacej do gnostycz-
nego wgladu. Magiczne podejscie do jezyka mieszalo si¢ z traktowaniem go jako
srodka przekazu informacji i jako instrumentu, ktéry pozwala przekroczy¢ mysle-
nie kategorialne™.

Magia w dharani-sutrach

W perspektywie badan nad buddyjska magia szczegdlnie wazna jest odrebna
klasa tekstow, ktorych autorzy kluczowa role w praktyce religijnej przyznawali re-
cytacji zakle¢ (dharani, mantra, vidya). Te powstajace miedzy 11T a VIII w. po Chr.
teksty s3 nazywane ,dharani-sutrami” (dharani-sutra), chociaz ich oryginalne

» Tamze, 75777, 81°83. Nieco inaczej widzi to R. Davidson, ktdrego zdaniem rézne sposoby uzycia
stowa dharani w tekstach mahajany mozna sprowadzi¢ do wspélnego mianownika. Polegalby on na od-
wolaniu si¢ do semantycznej kategorii kodu czy kodowania. Znaczenie terminu byloby doprecyzowy-
wane kontekstowo, ale stowo zawsze wskazywaloby na jezykowy charakter desygnatu, jego funkcje po-
legajaca na rozpowszechnianiu buddyjskiego przestania (rozumianego jako sprawozdanie dotyczace tre-
$ci zbawczego doswiadczenia), integralnos¢ buddyjskiej nauki, fundamentalna role pamieci niezbednej
do dekodowania informacji przekazywanych za pomoca dzwigkéw lub liter, adekwatnos¢ desygnatu
wzgledem rzeczywistosci, jego funkcje soteriologiczng oraz rytualng skuteczno$¢. Zob. Davidson, ,,Stud-
ies in Dharani Literature I”, szczego6lnie 1177118, 120, 1227133, 1387142.

57



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

tytuly nie zawsze zawieraly stowo sutra. Mozliwe, ze to chinscy translatorzy za-
czeli konsekwentnie stosowa¢ owa nazwe, wlaczajac zwrot Tuoluonijing
(dharani-sutra) do ttumaczen tych tytuléw indyjskich tekstow, ktore zawieraly
stowo dharani. Rozpatrywane teksty zwykle rozpoczynajg sie od narracji, ktéra
nadaje im status nauczania Buddy, a w takiej sytuacji tradycyjnie postugiwano sie
stowem sutra. Dharani-sutry znaczgco roznig si¢ objetoscig. Zdecydowana wigk-
szo$¢ z nich zawiera okreslone zaklecia. Starsze teksty zawieraja rowniez wyjasnie-
nie pochodzenia przedstawionych zakle¢ lub wykaz korzysci ptynacych z ich uzy-
cia. Nowsze uzupelniono o omdwienie rytuatéow towarzyszacych recytacji. W roz-
budowanych dharani-sutrach, ktére opisuja skomplikowane rytualy tego rodzaju,
podane sg liczne zaklecia odpowiednie dla poszczegélnych faz obrzedu. Takie tek-
sty moga uwzglednia¢ wykonanie kultowego wizerunku, przygotowanie mandali,
konsekracje uczestnikdw obrzedu, inicjacje rytualnych specjalistow, przebieg wi-
zualizacji itp. Teksty poswigcone zakleciom taczono w zbiory. Z dharani-sutrami
zwigzana jest obszerna literatura pomocnicza obejmujaca rytualne instrukcje
(vidhi) opisujgce sposdb postugiwania sie zakleciami®.

W dharani-sutrach ujawnienie zakle¢ (na ziemi, w dziedzinie niebianskiej
albo mitycznym miejscu, takim jak stolica jakszow czy siedziba krélow nagow)
przypisywane jest jakiemus$ buddzie (zazwyczaj), bodhisattwie albo innej istocie
nadprzyrodzonej. Dharani ogloszone przez budde, wyemanowane z jego ciata
albo wypowiedziane przez istote upowazniong stanowia sfowa buddy (buddha-
vacana). W obrebie dharani mozna wyréznic¢ pozdrowienie tzw. trzech klejnotéw,
buddy, bodhisattwy lub wzywanego bostwa (czasem rowniez prosby) oraz zakle-
cie wlasciwe. Na poczatku i koncu wlasciwego zaklecia zwykle znajduja si¢ sylaby
czy stowa uznawane za mantry juz w tradycji wedyjskiej. Zazwyczaj na poczatku
znajduje sie wiec sylaba om (buddysci skojarzyli jg z trzema ciatami buddy), zas
na koncu zwroty, takie jak svaha, hum phat, namah czy hum phat svaha. Wtasciwe
zaklecia zawierajg zwroty w trybie rozkazujacym, prosby, powtdrzenia termindw,
wykazy zjawisk nalezacych do pewnej klasy lub zestawienia fonetycznie

** Koichi Shinohara, Spells, Images, and Mandalas. Tracing the Evolution of Esoteric Buddhist
Rituals (New York: Columbia University Press, 2014), 91-92, 124; Gergely Hidas, ,,Dharani Sutras”,
w: Brill's Encyclopedia of Buddhism, t. 1, Literature and Languages, red. Jonathan Silk, Oskar von
Hiniiber, Vincent Eltschinger (Brill: Leiden, 2015), 131-132, 133-134; Jacob P. Dalton, ,How Dharanis
WERE Proto-Tantric. Liturgies, Ritual Manuals, and the Origins of the Tantras”, w: Tantric Traditions
in Transmission and Translation, red. David B. Gray, Ryan Richard Overbey (Oxford: Oxford University
Press, 2016), 208-215.

58



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

pokrewnych form jezykowych (takie zbiegi maja uaktywnic¢ potencjat jezyka w
sposob wykluczajacy ograniczenia), zwroty odnoszace si¢ do kolejnych stopni in-
tensyfikacji pewnego zjawiska oraz zwroty pozbawione sensu. Te ostatnie moga
pochodzi¢ z jezykow drawidyjskich, stanowi¢ imiona obcych istot nadprzyrodzo-
nych, by¢ rzekomymi slowami jezyka tych istot, nadawa¢ zakleciu charakter
dzwiekonasladowczy lub muzyczny walor (poszczegdlne przypadki nalezy inter-
pretowac odrebnie). Dharani czesto wymagajg wstawienia we wlasciwym miejscu
imienia beneficjenta lub sponsora obrzedu, w ktérym dane zaklecie jest wykorzy-
stywane™.

Podstawg form obrzedowosci opisanych w dharani-sutrach jest przekonanie,
ze zaklecia s3 nosnikiem mocy istot o nadludzkim statusie. Sktadaja one w dha-
rani-sutrach zapewnienie o skutecznosci (samaya) wlasciwie zastosowanych za-
kle¢. Wsparcie czy blogostawienstwo (adhisthana) jakiego$ buddy, bodhisattwy,
bdstwa itp. (czy wielu takich istot réwnoczesnie) stanowi¢ ma r¢kojmig skutecz-
nosci dharani*®. Do obrzedéw zwigzanych z recytacjg dharani wprowadzono tzw.
bostwa wadzry (grozne bostwa obcego pochodzenia), a ich ranga stopniowo wzra-
stala®. Niektore teksty dotyczgce dharani byly deifikowane. Zwykle (chyba jednak
nie zawsze) proces ten zachodzit juz po powstaniu danego tekstu. W wiekszosci
przypadkow bdstwa uosabiajace tekst byly rodzaju zenskiego®.

Dharani staly si¢ podstawowym elementem réznorodnych i rozbudowanych
rytualéw. Przyjmowano, ze wiedza na temat tych rytualow pochodzi z tego sa-
mego zrodla, co same zaklecia. Wierzono, ze warunkiem skutecznos$ci dharani jest
odprawienie odpowiedniego obrzedu. Kluczowe w tym kontekscie wydaje sie da-
zenie do uobecnienia nadprzyrodzonej istoty, ktorej moc ma zostac za posrednic-
twem mantry wykorzystana (istota ta ma si¢ pojawic i spelni¢ zyczenie). Rosngca
ztozono$¢ obrzedow prowadzita do wylonienia si¢ grupy odpowiednich specjali-
stow. Rozbudowane rytualy towarzyszace recytacji dharani nierzadko trwaty wiele
dni. Obejmowaty odpowiednie przygotowanie uczestnikow (ich oczyszczenie i za-
pewnienie im ochrony), wyznaczenie i zabezpieczenie przestrzeni rytualnej,

3% Castro Sanchez, The Indian Buddhist Dharani,70-75; Hidas, ,,Dharani Sutras”, 129-130.

3 Castro Sanchez, The Indian Buddhist Dharani, 29-30.

%7 Shinohara, Spells, Images, and Mandalas, 70-71, 124-125, 142, 192-193. Béstwa wadzry zacho-
waly jednak ambiwalentny charakter, o czym $wiadczy chocby (znana z Sutry Wadzrasekhary) praktyka
sprowadzania ich sit3. Wtdrnie praktyka bywata stosowana w odniesieniu rowniez do innych bdstw
(tamze, 184, 189).

38 Hidas, ,Dharani Sutras”, 134-135.

59



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

t*°. Stoso-

zaproszenie, ugoszczenie ofiarami i odprawienie nadprzyrodzonych isto
wano mudry (odpowiednie gesty dloni) i wizualizacje; wykorzystywano rézance
(do liczenia wyrecytowanych zakle¢), rozmaite instrumenty liturgiczne i graficzne
schematy. Do obrzedéw wigczano akty skruchy, slubowania i zyczenia pomyslno-
$ci dla innych istot®. Rytualy towarzyszace recytacji dharani inkorporowaty kult
wizerunkow istot nadprzyrodzonych (przede wszystkim buddéw i bodhisattwow)
oraz wchlonely zachowania obrzedowe pochodzenia pozabuddyjskiego (m.in.
konsekracje uczestnikéw, inicjacje specjalistéw oraz odrzucone w starszym bud-
dyzmie ofiary ogniowe)*'. Materialne wizerunki byly z czasem zastepowane przez
akty wizualizacji Przyjecie w mahajanie nowego modelu autorytatywnosci tek-
stow religijnych (odwolujacego sie do wizyjnych doswiadczen) szeroko otworzylo
drzwi zapozyczeniom. Proces rozwoju i inkluzji prowadzil, jak wskazuje Aaron
M. Ullrey, do dostosowania obrzedéw odprawianych przez buddystéw do para-
dygmatu magii, ktéry byt charakterystyczny dla $redniowiecznych Indii. Jego
zwolennicy dazyli do uobecnienia nadprzyrodzonych istot i wykorzystania ich
mocy za pomocg okreslonej palety srodkéw, ktora obejmowata m.in. ofiary, man-
try, mudry, wizerunki lub graficzne schematy*.

Czesto wymagano powtdrzenia zaklecia okreslong ilo$¢ razy (liczby bywaja
zawrotne). Do liczenia czasem uzywano rézanca. Zdarza si¢, ze zalecana jest recy-
tacja az do wyczerpania recytujacego. Dobroczynne skutki uzycia dharani bywaja
uzalezniane od liczby recytacji®. W niektérych przypadkach obrzedy towarzy-
szace recytacji zakle¢ byly polgczone z kultem stup*. Zgodnie ze starszym

% Struktura zlozonego i diugiego obrzedu byta okreslona przez serie mantr wykorzystywanych
w poszczegdlnych fazach rytuatu. Zakleciom takim czesto przyporzadkowywano okreslone mudry (spe-
cjalne gesty dloni). Zdaniem Shinohary to wiasnie polaczenie zakle¢ z mudrami zmienilo recytacje
we wszechstronnie angazujacg aktywno$¢ (wymagano, by w czasie wykonywania mudry mie¢ okreslone
mys$li). Nalezy odroznia¢ zaklecie (i zwigzang z nim mudre), ktére generowa¢ ma pewien cudowny re-
zultat, od zakle¢ (i odpowiednich mudr), ktérych seria tworzy szkielet obrzedu stuzacego wywotaniu
takiego rezultatu. Shinohara, Spells, Images, and Mandalas, 98-99, 100-101.

* Tamze, np. 59-63.

1 Posta¢ rytuatow opisanych w dharani-sutrach ewoluowata. Proces ten zostal zrekonstruowany
przez Koichiego Shinohare. Zwiezle oméwienie wynikéw tych badan znalez¢é mozna w: tamze, XIV-
XVIL

* Aaron Michael Ullrey, ,,Grim Grimoires: Pragmatic Ritual in the Magic Tantras” (PhD disser-
tation, University of California, 2016), 616-625.

# Np. Shinohara, Spells, Images, and Mandalas, 97, 113.

“Tamze, 103-104.

60



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

sposobem traktowania sutr mahajany jako szczatkéw dharmicznego ciala buddy,
zapisany tekst pewnych dharani-sutr czasem umieszczano w stupach. Zaréwno
temu aktowi, jak i pdZniejszym czynno$ciom kultowym zwigzanym ze stupg, ktéra
zawiera dharani, przypisywano zdolnos¢ generowania karmicznej zastugi i spet-
niania zZyczen. Zapisane dharani funkcjonowaly réwniez jako amulety. Gléwna
formg stosowania zakle¢ pozostala jednak zrytualizowana recytacja dharani®.

W dharani-sutrach czesto precyzyjnie wyliczano czynniki, przed ktérymi
chroni okreslone zaklecie (czasem wskazane s3 one w samym zakleciu). Rola nazw
tych czynnikéw (podobnie jak imion istot, ktérym przypisywano dobroczynna
moc) jest zwigzana z przekonaniem o mozliwosci oddziatywania za posrednic-
twem nazwy na jej desygnat. Obok sutr poswigconych osiggnigciu konkretnego
celu, istnieja teksty uwzgledniajace szerokie spektrum intencji, zaréwno docze-
snych, jak i soteriologicznych (facznie z osiaggnieciem stanu buddy). Cele dorazne
i soteriologiczne czesto tworza nierozdzielng calos¢. Obrzedy zwigzane z recytacja
dharani bywaly rozumiane nie jako jednorazowe przedsigwziecie, ale jako czyn-
no$¢ wielokrotnie i w dlugim okresie powtarzana, ktora konstatuje specyficzng
postac systematycznej praktyki religijnej. Realizacji celow doczesnych stuzyty ob-
rzedy chronigce przed rozmaitymi szkodliwymi czynnikami (Santika), wywotu-
jace pomyslne zdarzenia czy intensyfikujace pozadane stany (paustika), a takze
szkodzgce innym istotom (abicaraka)*. Te ostatnie pozostajg w konflikcie z zasa-
dami tradycyjnej etyki buddyjskiej. W obrebie celéw doczesnych mozna wyrdznié
cudowne i trwale zdolnosci, jak umiejetnos¢ stawania si¢ niewidzialnym czy lata-
nia. Domniemywa¢ mozna, zZe wiara w mozliwos¢ ich zdobycia odgrywatla wazna
role w kreowaniu szczegdlnego spotecznego statusu rytualnych specjalistow®’.

Wymagano niezachwianej wiary w skutecznos$¢ zakle¢ od tych, ktorzy sie
nimi postuguja. Wyrazane jest przekonanie, ze praktyka dharani jest skuteczna
niezaleznie od tego, czy jej adept postgpuje moralnie. Niektdre teksty obiecuja
sukces nawet tym, ktérych moralne winy s3 skrajnie cigzkie (zaklecia pozwalajg

* Castro Sanchez, The Indian Buddhist Dharant, 59-60; Shinohara, Spells, Images, and Mandalas,
96-97.

% Shinohara, Spells, Images, and Mandalas, 118-119.

¥ Mozna to wigza¢ z koncepcja Ronalda Davidsona, zgodnie z ktora transgresyjne tendencje cha-
rakterystyczne dla pézniejszych tantr majg zrédto w przeswiadczeniu specjalistow od magicznych rytu-
aléw o swym nadludzkim statusie (poprzez transgresje osigganym lub potwierdzanym). Por. Ronald M.
Davidson, /ndian Esoteric Buddhism. A Social History of the Tantric Movement (New York: Columbia
University Press, 2002), 171-176, 187-188, 194-201, 232-235.

61



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

wiec unikng¢ karmicznych owocow powaznych wczesniejszych czynéw). Rowno-
legle funkcjonowat jednak poglad, zgodnie z ktérym dzialanie mantry moze zo-
sta¢ zablokowane przez karmiczne owocowanie ztych czynéw (pozwalalo to wy-
jasni¢ nieskutecznos$¢ odprawionych obrzedéw). Pewne teksty w takich przypad-
kach po prostu zalecaja zwigkszenie liczby recytacji. Metoda wyzwolenia ofero-
wana w dharani-sutrach, nawet jesli wzglednie ucigzliwa (np. wymagajaca, by ry-
tualng recytacje mantry powtorzy¢ kilkaset tysiecy razy, lub obejmujaca medyta-
cje), jest przedstawiana jako znacznie szybsza od metod tradycyjnych. Wedtug
Dharani-Sutry Uszniszawidzaji (Usnisavijaya-dharani-sutra) nawet zobaczenie
zaklecia UszniszawidZaji zapisanego na fladze, stanie w cieniu takiej flagi i po-
dobne zdarzenia wyzwalaja od koniecznosci odradzania si¢ w najnizszych ko-

smicznych dziedzinach i zapewniajg uzyskanie w przyszlosci wyzwolenia z san-
48

sary™.

Teksty dotyczace dharani sg bardzo zréznicowane, jesli chodzi o dobdr za-
kle¢, przebieg rytualdéw, ich cele i tozsamos$¢ adresatéw, a takze inne kwestie.
Mozna jednak powiedzie¢, ze reprezentujg tendencje do uznania recytacji zakle¢
za najbardziej efektywny sposdb operowania swietg mocg w celu przeksztalcania
$wiata lub siebie, charakteryzuja si¢ praktycznym podejsciem (niechecig do dok-
trynalnych spekulacji) oraz daja $wiadectwo rytualnemu eklektyzmowi. Struktura
rytualéw opisanych w dharani-sutrach podporzadkowana jest uobecnieniu istot,
ktérych moc (skoncentrowana w zakleciu) ma zosta¢ w odpowiedni sposéb wy-
korzystana.

Wadzrajna narodzita si¢ w obrebie ruchu religijnego, ktéry wytworzyt dha-
rani-sutry. Podstawg rytualnej aktywnosci opisywanej w tych tekstach jest recyta-
cja zakle¢. Towarzyszyly jej jednak rozmaite czynnosci, ktorych charakterystyczny
dobdr pozwala wyrdznic kilka wylaniajacych si¢ kolejno modeli rytualnych. Dtu-
gotrwaly i wielostopniowy rozwdj tego rodzaju obrzedéw doprowadzit do powsta-
nia wzorcédw praktyki religijnej opisanych w takich tekstach, jak Mahavairocana-
sutra, VajraSekhara-sutra czy rytualne podreczniki Amoghawadzry. Wzorce te s3
uznawane za charakterystyczne dla wczesnej, ale juz w pelni uksztaltowanej
wadzrajany. Wykorzystano w nich mudry, mandale, ofiary, inicjacje, wizualizacje
i identytikacje¢ z wizualizowanym bdstwem, czyli zachowania zalecane juz w star-
szych dharani-sutrach. Nic dziwnego, ze wiele dharani-sutr zostalo ex post (tj. po

8 Castro Sanchez, The Indian Buddhist Dharani, 26, 51, 54—64.

62



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

uksztaltowaniu si¢ buddyzmu tantrycznego jako odrebnej formacji) zawtaszczo-
nych i zaliczonych do klasy tantr, czyli kanonicznych tekstéw wadzrajany. Wiele
wczesnych tantr to zbiory instrukeji rytualnych, ktore wytonity sie w rezultacie
rozwoju pomocniczych tekstow do dharani-sutr®.

Zakonczenie

Poglad, zgodnie z ktérym obrzedy magiczne s3 w obrebie buddyzmu cialem
obcym, jest razaco bledny, jesli rozpatrywac go w perspektywie historycznej. Roz-
wdj buddyjskiej magii siega poczatkow tej religii, zas powstanie wadzrajany nie
bylo w tym zakresie zadnym przelomem. Do praktyk magicznych odwolywali sie
powszechnie $wieccy wyznawcy i mnisi reprezentujacy indyjska $rawakajane
i mahajane. Za rytualy magiczne w wyzej zdefiniowanym sensie mozna uznac tak
rozpowszechnione praktyki buddyjskie, jak recytacja tekstdéw ochronnych, odda-
wanie czci Sakjamuniemu w miejscach szczeg6lnie waznych w jego zyciu, kult
stup czy kult wizerunkéw buddéw i bodhisattwow. Obrzedowym dziataniom cha-
rakterystycznym dla praktyk magicznych przypisywano funkcje zbawcza, co sta-
nowi $wiadectwo ich rangi. Dazenie do rytualnego wplywania na przebieg zdarzen
osiggnelo kulminacj¢ w nurcie mahajany, ktéry stworzyl teksty zwane ,,dharani-
sutrami”. Daja one wyraz fascynacji magia jako narzedziem przeksztalcania oto-
czenia i samego siebie. Stanowig réwniez §wiadectwo $miatego czerpania z obcych
tradycji liturgicznych (zaadaptowano m.in. ofiare ogniowa). W wielu dharani-su-
trach mamy do czynienia z przypisaniem rytualom o proweniencji magicznej sta-
tusu gldwnego czynnika w procesie zbawczej transformacji umystu. Wadzrajana
stanowi kontynuacje podejscia znanego z dharani-sutr, chociaz, jako zjawisko dy-
namiczne, w przedstawionej charakterystyce si¢ nie zamyka.

Jednostronne zainteresowania badaczy zachodnich w przesztosci oraz wptyw
kultury Zachodu na elity buddyjskie w krajach azjatyckich w XIX w. lezg u pod-
staw przekonania, Ze buddyzm sprowadza si¢ do rozwijania cn6t moralnych,
umiejetnosci medytacyjnych oraz madrosci. Wskazane podejscie polegalo na ra-
cjonalizowaniu tradycji buddyjskiej, co prowadzilo do pomniejszania roli magii.
Taki wtasnie zracjonalizowany buddyzm byl propagowany na Zachodzie jako

* Tamze, 28-32, 53; Kapstein, Reason’s Traces, 236-245; Dalton, ,How Dhdrants WERE Proto-
Tantric”, 216.

63



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

oferta dostosowana do potrzeb lokalnych odbiorcéw™. Ci, ktorzy twierdzg, ze ma-
gia jest obca duchowi buddyzmu zwykle przekraczaja opisowa perspektywe histo-
ryczng, mowigc de facto o tym, czym buddyzm by¢ powinien. Zajmujg punkt wi-
dzenia zwolennika okreslonej postaci buddyzmu. Bronigc tezy o zasadniczej ob-
coéci buddyzmu i magii, mozna powolywac si¢ na okreslong naukowa rekon-
strukcje nauczania Sakjamunego. Zwazywszy jednak na to, ze istniejgce Zrédta zo-
staly spisane pdzno i sg tresciowo niejednorodne, wartos¢ takiej argumentacji
musi pozosta¢ problematyczna.

Bibliografia

Baumann, Martin. ,,Global Buddhism: Developmental Periods, Regional Histories, and a New
Analytical Perspective”. Journal of GlobalBuddhism 2001, nr 2: 1-43.

Castro Sanchez, Pedro Manuel. 7he Indian Buddhist Dharani: An Introduction to Its History,
Meanings and Functions. PhD dissertation. University of Sunderland, 2011.

Cousins, Lance S. ,Buddhism”. W: A New Handbook of Living Religions, red. John R. Hinnells,
369-444. London: Penguin Books, 1997.

Dalton, Jacob P. ,How Dhdranis WERE Proto-Tantric. Liturgies, Ritual Manuals, and the Or-
igins of the Tantras”. W: Tantric Traditions in Transmission and Translation, red. David
B. Gray, Ryan Richard Overbey, 199-229. Oxford: Oxford University Press, 2016.

Davidson, Ronald M. /ndjan Esoteric Buddhism. A Social History of the Tantric Movement.
New York: Columbia University Press, 2002.

Davidson, Ronald M. ,,Studies in Dharani Literature I: Revisiting the Meaning of the Term
Dharani”, Journal of Indian Philosophy 37, nr 2 (2009): 97-147. DOI: 10.1007/s10781-
008-9054-8

DeCaroli, Robert. Haunting the Buddha: Indian Popular Religions and the Formation of Bud-
dhism. Oxford: Oxford University Press, 2004.

de Silva, Lily. ,, The Paritta Ceremony of Sri Lanka: Its Antiquity and Symbolism”. W: Buddhist
Thought and Ritual, red. David ]. Kalupahana, 139-150. New York: Paragon House, 1991.

Gethin, Rupert. The Foundations of Buddhism. Oxford: Oxford University Press, 1998.

Hanegraaft, Wouter J. Esotericism and the Academy: Rejected Knowledge in Western Culture.
Cambridge: Cambridge University Press, 2012.

Hidas, Gergely. ,Dharani Sutras”. W: Brill’s Encyclopedia of Buddhism. Vol. 1, Literature and
Languages, red. Jonathan Silk, Oskar von Hiniiber, Vincent Eltschinger, 29-137. Leiden:
Brill, 2015.

>0 Por. np. Martin Baumann, ,,Global Buddhism: Developmental Periods, Regional Histories, and
a New Analytical Perspective”, Journal of Global Buddhism 2001, nr 2: 7-11.

64



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 11/01/2026 19:14:30
Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

Kapstein, Matthew. Reason’s Traces: Identity and Interpretation in Indian and Tibetan Bud-
dhist Thought. Boston: Wisdom Publications, 2001.

Middleton, John. ,,Magic: Theories of Magic”. W: Encyclopedia of Religion, red. Lindsay Jones,
t. 8, 5562-5569. Detroit: Thomson Gale, 2005.

Samuel, Goeftrey. Civilized Shamans. Buddhism in Tibetan Societes. Washington-London:
Smithsonian Institution Press, 1993.

Schopen, Gregory. ,,Burial * Ad Sanctos and the Physical Presence of the Buddha in Early Indian
Buddhism. A Study in the Archeology of Religions”, Religion 17, nr 3 (1987): 193-225.
DOI: 10.1016/0048-721X(87)90116-3

Schopen, Gregory. ,,The Buddha as an Owner of Property and Permanent Resident in Medieval
Indian Monasteries”, Journal of Indian Philosophy 18, nr 3 (1980): 181-217. DOL:
10.1007/BF00190311

Schopen, Gregory. ,,Two Problems in the History of Indian Buddhism: The Layman/Monk Dis-
tinction and the Doctrines of the Transference of Merit”. W: Bones, Stones, and Buddhist
Monks: Collected Papers on the Archaeology, Epigraphy, and Texts of Monastic Bud-
dhism in India, red. Gregory Schopen, 23-55. Honolulu: University of Hawaii Press,
1997.

Schopen, Gregory. ,,On Sending the Monks to Their Books. Cult and Conservatism in Early
Mahayana Buddhism”. W: Figments and Fragments of Mahayana Buddhism in India.
More Collected Papers, red. Gregory Schopen, 108-153. Honolulu: University of Hawai’i
Press, 2005.

Schopen, Gregory. ,,The Bones of a Buddha and the Business of a Monk: Conservative Monastic
Values in an Early Mahayana Polemical Tract”. W: Figments and Fragments of Mahayana
Buddhism in Indja. More Collected Papers, red. Gregory Schopen, 63-107. Honolulu:
University of Hawai’i Press, 2005.

Schopen, Gregory. ,,Sukhavati as a Generalized Religious Goal in Sanskrit Mahayana Sutra Lit-
erature”. W: Figments and Fragments of Mahayana Buddhism in India. More Collected
Papers, red. Gregory Schopen, 154-189. Honolulu: University of Hawai’i Press, 2005.

Schopen, Gregory. ,Revisiting the Phrase sa prthivipradesas caityabhiuto bhavet
and the Mahayana Cult of the Book”. W: Figments and Fragments of Mahayana Bud-
dhism in Indja. More Collected Papers, red. Gregory Schopen, 25-62. Honolulu: Univer-
sity of Hawai’i Press, 2005.

Shinohara, Koichi. Spells, Images, and Mandalas. Tracing the Evolution of Esoteric Buddhist.
New York: Columbia University Press, 2014.

Skilling, Peter. ,The Raksd Literature in the Sravakayana”, Journal of the Pali Text Society 1992,
nr 16: 109-182.

Spiro, Melford E. Buddhism and Society: A Great Tradition and Its Burmese Vicissitudes.
Berkeley-Los Angeles: University of California Press, 1982.

Strauch, Ingo. , The Evolution of the Buddhist raksa Genre in the Light of New Evidence from
Gandhara: The Manasvi-nagardja-sitra from the Bajaur Collection of Kharosthi Manu-
scripts”, Bulletin of SOAS77, nr 1 (2014): 63-84. DOI: 10.1017/S0041977X14000044

65



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:14:30

Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

Ullrey, Aaron Michael. ,,Grim Grimoires: Pragmatic Ritual in the Magic Tantras”. PhD disser-
tation. University of California, 2016.

Williams, Paul, Anthony J. Tribe. Buddhist Thought. A Complete Introduction to The Indjan
Tradition. London-New York: Routledge, 2000.

Summary

Buddhist magic before the emergence of Vajrayana

The view, that magical rituals represent a foreign element in Buddhism, is definitely
wrong when examined from a historical perspective. The origins of Buddhist magic go back to
the origins of that religion. Magical practices were common among lay people and monks in
Indian Sravakayana and Mahayana. Recitation of protective texts, venerating of Sakyamuni in
places especially significant in his life, worship of stupas and images of Buddhas and Bodhisatt-
vas are widespread Buddhist rituals. The ritual acts characteristic of magical practices have
even been assigned a salvific function, which fact bears out their enormous importance. The
tendency to influence the course of events by magical rituals culminated with the Mahayana
movement known from the Dharani Sutras papers. They are also a testimony of the bold use

of alien liturgical traditions. In many Dharani Sutras, magical rituals possessed the status of
being the main factor in the saving transformation of the mind. Vajrayana evolved from Dharani
Sutras.

Keywords: Buddhism, magic, dharani, Dharani Sutras

Zusammenfassung

Buddhistische Magie vor der Entstehung von Vajrayana

Die Ansicht, dass die magischen Rituale innerhalb des Buddhismus ein fremdes Element
bilden, ist, in der historischen Perspektive betrachtet, grundsatzlich falsch. Die Entwicklung der
buddhistischen Magie geht auf die Anfinge dieser Religion zuriick. Auf die magischen Prakti-
ken bezogen sich sikulare Anhinger und Ménche, die indische Sravakayana und Mahayana
reprasentierten. Als magische Rituale konnen weit verbreitete buddhistische Praktiken angese-
hen werden, wie die Rezitation von schiitzenden Texten, die Anbetung von Sakyamuni an Or-
ten, die in seinem Leben wichtig waren, die Anbetung von Stupa, die Verehrung der Bilder von
Buddhas und Bodhisattvas. Den rituellen Handlungen, die fiir magische Praktiken charakteris-
tisch sind, wurde sogar eine Heilsfunktion zugeschrieben, was ihren Rang bezeugt. Das Streben

66



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 11/01/2026 19:14:30
Marek Szymanski, Buddyjska magia przed powstaniem wadzrajany

nach ritueller Beeinflussung des Handlungsverlaufs fand seinen Hohepunkt in der Strémung
Mahayana, die fiir die sog. Dharani-Sutras-Texte bekannt ist. Sie sind Ausdruck der Begeiste-
rung fiir die Magie als Werkzeug der Umwandlung von seiner Umwelt und von sich selbst. Sie
sind auch ein Zeugnis fiir ein kithnes Schopfen aus fremden liturgischen Traditionen. In vielen
Dharani-Siutras handelt es sich darum, dass den Ritualen mit magischem Ursprung der Status
des Hauptfaktors im Prozess der erlésenden Transformation des Geistes zugeschrieben wird.
Vajrayana entwickelte sich auf der Grundlage eines Ansatzes, der aus Dharani-Siutras bekannt
ist.

Schliisselworte: Buddhismus, Magie, Dharani, Dharani-Sutras

Information about Author:
MAREK SZYMANSKI, habilitated doctor, Institute of Philosophy, Maria Curie-Sktodowska Uni-

versity, Poland; address for correspondence: Instytut Filozofii UMCS, Pl. M. Curie-Sklodowskiej 4, PL
20-031 Lublin; e-mail: marek.szymanski@poczta.umcs.lublin.pl

67


http://www.tcpdf.org

