
KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299-7806 

NR 1(9) / 2014  

ARTYKUŁY, s. 83–102 

 

 

 

AN-NISAYAT – RÓŻNE WYMIARY FEMINIZMU  

W ŚWIECIE ISLAMU1 

 
Ewa Szczepankiewicz-Rudzka 

 

Zjawisko feminizmu, na ogół łączone ze światem zachodnim, posiada swój odpowiednik 

w kręgu kultury muzułmańskiej. Początki ideologii myśli feministycznej w świecie isla-

mu – An-Nisayat – sięgają końca XIX w. W obrębie ruchu możemy wyodrębnić kilka 
nurtów. Pierwszy, nazywany niekiedy feminizmem niewidocznym, przypada umownie 

na lata 1860-1920. Drugi etap rozwoju ruchu ma miejsce do lat 70. XX w., wpisuje się w 

budowę niepodległych, nowoczesnych państw w świecie arabskim. Charakteryzuje się 

sekularystycznym, liberalnym podejściem do praw kobiet, często też bywa określany 

kopią modelu społeczeństwa zachodniego. Trzeci okres feminizmu – feminizm islamski 

– w przeciwieństwie do wcześniejszego etapu poszukuje podbudowy ideologicznej ruchu 

w religii muzułmańskiej. Artykuł prezentuje trzy wskazane powyżej nurty w feminizmie 

islamskim. Ostatnia część artykułu została poświęcona charakterystyce kilku najważniej-

szych międzynarodowych organizacji tworzących światowy ruch feminizmu islamskie-
go. 

 

Słowa kluczowe: islam, ruch feministyczny, islamski feminizm, status kobiety w islamie. 

 

 
Nurty feminizmu w islamie 

 
Łączenie zjawiska feminizmu z kulturą islamu na pierwszy rzut oka mo-
że wydawać się zabiegiem prowokacyjnym. Feminizm, utożsamiany z 

nowoczesnością i liberalizmem, kłóci się z uproszczonym obrazem ko-

biety muzułmańskiej, której drugorzędny status w społeczeństwie jest 
sankcjonowany przez religię i długowieczną tradycję.  

Tymczasem feminizm nie jest zjawiskiem nowym w kulturze świata 
arabsko-muzułmańskiego. Rozwija się od końca XIX wieku, równolegle 

                                              
1 W opracowaniu skupiam się na analizie zjawiska feminizmu w wybranych krajach 

świata muzułmańskiego, głównie regionu Bliskiego Wschodu (Egipt, Iran). W literaturze 

przedmiotu, działalności ruchów społecznych/kobiecych tych krajów przypisuje się 

szczególną rolę w rozwoju feminizmu świata islamu.   

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

84 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

do analogicznego ruchu w świecie Zachodu. Nie jest też jednolity. W 
ponad stuletniej już historii wyodrębnić można kilka faz w jego rozwo-

ju2. Początki feminizmu w świecie muzułmańskim przypadają na lata 
1860–1920. Łączone są z działalnością literacką kobiet wywodzących się 

arystokracji, w głównej mierze egipskiej, które za pośrednictwem wier-

szy, poematów, listów wchodzą w polemikę z innymi kobietami, two-

rząc małe salony literatury harimu3. Choć w tych pierwszych przejawach 

aktywności społecznej kobiet trudno odnaleźć tematykę, którą podejmo-
wały aktywistki świata zachodniego, to samo wejście w komunikację 

kobiet wychowanych i żyjących w harimach wczesnych lat XX w. ozna-

czało przełom obyczajowy. Stanowiło bowiem otwarcie kobiet na świat 
szerszy niż najbliższy domowy krąg rodzinny4. 

W okresie tym, a dokładnie w roku 1909, po raz pierwszy pojawia się 
arabski odpowiednik terminu feminizm: An-Nisayat, oznaczający w 

sensie dosłownym „wyprodukowany przez kobiety” i zarazem „dotyczą-

cy kobiet”. Działalność publicystyczna twórczyni pojęcia, Egipcjanki 

Malak Hifni Nasif, wyznacza przełom w tzw. „feminizmie harimowym”. 

Jej twórczość pisarska jest nie tyle skierowana do kobiet, co dotyczy ich 
kondycji społecznej i prawnej. Lektura prac Nasif pozwala twierdzić, że 

„na salonach” w Kairze pod koniec XIX w. są podejmowane tematy 

stanowiące dotychczas tabu, kwestie niedyskutowane społecznie, takie 
jak noszenie zasłony, równość płci. Teksty, które wówczas powstają, nie 

dotyczą radykalnych przemian relacji „kobieta – mężczyzna”, lecz prze-
de wszystkim zawierają postulat zagwarantowania prawa do edukacji, 

co w tamtych czasach oznaczało walkę z izolacją, której kobiety do-

świadczały. Hasła emancypacji kobiet poprzez edukację są także podej-
mowane przez mężczyzn. Rys myśli feministycznej możemy znaleźć w 

pracach reformatorów świata arabskiego: Egipcjanina Rifaa Rafi At-

                                              
2 Zob. S. L. Abdallah, Féminismes decoloniaux, genre et développement. Féminismes 

islamiques et postcolonialité au début du XXI siècle, „Revue Tiers Monde” 2012, nr 209, s. 9–

23 oraz M. Badran, Ou en est le féminisme islamique, „Critique internationale” 2010/1, nr 

46, s. 25–44. 
3 Słowo harim (występujące często w opracowaniach polskich w zapisie harem lub 

haram)w języku arabskim oznacza czyn lub miejsca zakazane, święte. W tym drugim 

znaczeniu łączone jest na ogół z prywatną częścią pałacu, zarezerwowaną tylko dla 

kobiet pochodzących z rodzin sułtańskich. W rzeczywistości harim, ogólnie oznacza 

dom – sferę rodzinną, prywatną, oddzieloną od sfery zewnętrznej – publicznej. Zob: Y. 

Thoroval, Słownik cywilizacji muzułmańskiej, Larousse, Wydawnictwo „Książnica”, 

Katowice 2002. 
4 S. Laacher, Insurrection arabes. Utopie révolutionnaire et impensé démocratique, Buchet-

Chastel, Paris 2013, s. 219–220. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

85 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

Tahtawiego oraz pochodzącego z Tunezji Tahara Haddada. Tezy zawar-

te w książce tego ostatniego, zatytułowanej Our Women in the Sharia and 

Society (1930) znajdują odzwierciedlenie w liberalnym, przesiąkniętym 

duchem równości praw dla obu płci Kodeksie Statusu Osobowego Jednostki z 

1946 roku, wprowadzonym w Tunezji przez prezydenta Habiba Bo-
urguibę5. 

W drugim dziesięcioleciu XX wieku feminizm świata islamu przyj-

muje nową formę – nacjonalistyczną. Aktywność kobiet tego okresu, 
która umownie przypada na lata 1920–1950, jest łączona z potrzebą 

emancypacji politycznej poszczególnych krajów oraz wytworzenia no-

wego społeczeństwa – z nowym miejscem kobiet. Ruch rozwija się prze-
de wszystkim w Egipcie. Spośród przedstawicielek egipskiego feminizmu 

nacjonalistycznego warto wspomnieć Houdę Sharawi, założycielkę i 

przywódczynię pierwszego stowarzyszenia kobiecego – Egipskiej Unii 
Feministycznej6. Organizacja ta, oprócz dążenia do równouprawnienia 

kobiet oraz działalności charytatywnej, obiera sobie za cel wspieranie 
walki narodowowyzwoleńczej i uzyskanie niezależności od imperium 

brytyjskiego. Okres feminizmu drugiej fali charakteryzuje się neutralnym 

podejściem do religii. Doktryna islamu nie jest uważana za czynnik 
opresji, system ustanawiający społeczną dominację mężczyzny. Brak 

równości płci przypisywany jest tradycji, mizoginicznym (wrogim kobie-

tom) praktykom społecznym,  de facto mającymi niewiele wspólnego z 

religią.  

 Odmienne stanowisko wobec religii pojawia się w podejmowanej 

przez feministki działalności typu sekularystycznego. Apogeum rozwoju 

tego nurtu przypada na lata 1960–1970 – tj. okres poszukiwania tożsa-

mości oraz budowania systemu politycznego państw postkolonialnych. 
Ostrze krytyki kierowane jest w stronę elit politycznych nowych niepod-

ległych państw, które mimo wcześniejszych deklaracji nie gwarantują 
szerszej partycypacji społecznej kobiet możliwej do osiągnięcia poprzez 

realizację postulatów „programów feministycznych”7. O ile dyskurs fe-

minizmu wcześniejszego okresu charakteryzuje się areligijnym, choć 
neutralnym stosunkiem do religii i skupia się na poszukiwaniu miejsca 

                                              
5 E. Szczepankiewicz, Ewolucja statusu prawnego kobiety muzułmańskiej na przykładzie 

państw Maghrebu, [w:] Kobiety wobec polityki-kobiety w polityce. Historia, realia, perspektywy, 

red. A. Frątczak, Wydawnictwo Krakowska Akademia im. A. Frycza Modrzewskiego, 

Kraków 2009, s. 92. 
6 S. Laacher, Insurrection arabes, wyd. cyt. s. 220. 
7 S. Chiffoleau, Sociétés arabes en mouvements. Trois décennies de changements, 

l’Harmattan, Paris 2012, s. 55. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

86 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

dla kobiet w nowych, modernizujących się państwach, to feminizm seku-
larystyczny rozwija się niejako w opozycji do islamu, obarczając religię 

„winą” za ustanowienie systemu społecznego opartego na patriarchacie8. 
W opracowaniach tego okresu można spotkać tezy mówiące o braku 

kompatybilności pomiędzy islamem a feminizmem9. Przyczyn tego sta-

nu rzeczy poszukuje się w przyjętej w islamie fundamentalnej zasadzie 
hierarchii płci oraz w „nieprzychylnym” kobietom zasadom prawa mu-

zułmańskiego – szarijatu10. Zabieg emancypacji dyskursu feministyczne-

go od religii a nawet wrogie do niej nastawienie powodują, że feminizm 
świata islamu łączy się z analogicznymi ruchami powstałymi na Zacho-

dzie, co więcej jest z Zachodu inspirowany. Ponadto trudność w połą-

czeniu dyskursu feministek muzułmańskich z ideologią islamu sprawia, 

że aktywność kobiet tego nurtu polega na zaangażowaniu publicznym, 

tworzeniu stowarzyszeń, grup nacisku na rzecz gwarancji praw socjal-
nych i politycznych dla kobiet, zaniedbując tym samym warstwę ideolo-

giczną ruchu. 
Kolejna fala feminizmu – feminizm islamski – jest zgoła odmienna. 

W tym przypadku łączenie terminu „feminizmu” z określeniem islamski 

jest jak najbardziej zasadne i nie jest zestawianiem sprzecznych pojęć. 
Feminizm tego okresu, a jego pojawienie się jest datowane  na lata 70. 

XX wieku, nie funkcjonuje obok religii, pomijając ją, lecz jakby szuka w 

niej odniesienia. Przymiotnik „islamski” wiąże bezpośrednio aktywność 
kobiet – bądź na rzecz kobiet –  z religią, legitymizując niejako ich dzia-

łania, dotąd odarte z ideologiczno-religijnego kontekstu. Co więcej, po-

jawienie się nurtu religijnego w feminizmie zrywa z wcześniejszą ten-

dencją do traktowani tego ruchu jako  tworu przejętego, czy też wzoro-

wanego na projektach powstałych na Zachodzie. Z drugiej strony, poja-
wienie się feminizmu islamskiego sprawia, że dyskurs feministyczny 

będzie się odtąd rozwijał w pewnej dychotomii: nurt religij-

ny/muzułmański versus nurt laicki/niemuzułmański. 

                                              
8 J. Bayes, E. T. Nayereh,  Globalization Gender and Religion: The Politics of Women’s 

Rights in Catholic and Muslim Contexts,  Palgrave, New York 2001, s. 47. 
9 Tamże, s. 49. 
10 Prawo muzułmańskie, oznacza w języku arabskim właściwą drogę- szarijat. Jest 

ono kompletnym zbiorem boskich nakazów, które znalazły się w Koranie i hadisach 

(sunnie). Oprócz tego szarijat tworzy konsensus uczonych (idżma), analogia (kijas), 

niekiedy wysiłek osobistej refleksji uczonych w prawie muzułmańskim (idżtihad). Waga 

przypisywana wtórnym względem sunny i Koranu źródłom w oficjalnych szkołach 

prawnych w islamie jest odmienna, zależy od regionu i odłamu. Zob. więcej: Y. 

Thoraval, Słownik cywilizacji muzułmańskiej, wyd. cyt., s. 292 i 293. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

87 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

Choć początki nurtu islamskiego feminizmu sięgają lat 70. minionego 
wieku, to wykrystalizowanie się teologicznej refleksji nad statusem ko-

biet utożsamiane jest  bezpośrednio z debatą dziennikarek i intelektuali-
stek irańskich, skupionych wokół czasopisma „Zenân” (w jęz. perskim 

farsi: kobiety),  powstałego w roku 199211. Pojawienie się tego ruchu w 

Iranie łączy się z potrzebą reakcji na dyskryminacyjne prawo i praktyki 
wobec kobiet – w okresie porewolucyjnym, tj. po roku 197912. Intelektua-
listki muzułmańskie, również z innych części świata – Ziba Mir-

Hosseini, Kecia Ali, Asma Barlas, Fatima Mernissi, Hidayet Tuksal, 
Amina Wadud – przyłączają się do nowego nurtu debaty. W latach 90. 

ewoluuje też arabski odpowiednik słowa „feminizm”: An–Nisawiyya (fe-

minizm), zastępując wcześniejsze określenie An-Nisayat, które oznaczało 

„kobiecy” i „feministyczny” zarazem13. Warto zauważyć, że termin ten 

przyjął się bardziej na Zachodzie niż wśród islamologów świata muzuł-

mańskiego. Twórczynie i propagatorki i feminizmu islamskiego lepiej 

odnajdują się w określeniach „aktywistki wykształcone”, „muzułmanko-
intelektualistki”14 lub też, podkreślając zakotwiczenie religijne, w wyra-

żeniu „wierzące kobiety”15. 

Zakres dyskursu feminizmu islamskiego różni się zdecydowanie od 
tego, który  jest podejmowany przez feminizm laicki. Ruchy kobiece 
pierwszej generacji postrzegają zasadę egalitaryzmu jako zasadę równo-

ści wszystkich obywateli, domagając się jej poszanowania w przestrzeni 
publicznej. Kwestie dotyczące sfery prywatnej i rodzinnej nie są rozwija-

ne. Tym samym, te dwie domeny życia pozostają jakby nietknięte w 

koncepcji równości płci. Segment religijny przestrzeni publicznej, tj. za-
dania związane z wykonywaniem kultu, pozostał sferą zarezerwowaną 

dla mężczyzn16. Druga sfera, prywatna, pozostaje bastionem autorytetów 
religijnych, a prawo rodzinne – w odróżnieniu od analogicznych proce-

sów w dziedzinie prawa karnego, handlowego czy cywilnego – nie ulega 

                                              
11 S. Sherkat, Zenân. Le journal de ‘l’autre, Iran, CNRS Editions, Paris 2009, s. 18. 
12 Z. Mir-Hosseini, Stretching the Limits: a Feminist Regarding of the Shari’a in Post-

Khomeini Iran [w:] M. Yamaini, Feminism and Islam. Legal and Literacy Perspectives, Ithaca 

Press, London 1996, s. 285. 
13 M. Badran,  Between Secular and Islamic feminism: Reflections on the Middle East and 

Beyond, „Journal of Middle East Women’s Studies” 2005, Winter, s. 130. 
14 G. Webb, Muslim Women Scholar-Activists in North America, Syracuse University 

Press, Syracuse 2000, s.12, 28, 346. 
15 A. Barlas,  Believing Women in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the 

Qur’an, University of Texas Press, Austin 2002, s. 3, 15, 29. 
16 A. Wadud, Inside the Gender Jihad, Women’s Reforms in Islam, Oneworld, Oxford 

2006, s. 45–67. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

88 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

zeświecczeniu. Feministki okresu nacjonalistycznego przyjmują model 
rodziny typu patriarchalnego jako naturalny, wraz z jego podziałem ról 

na żeńskie i męskie – zgodnie z zasadą komplementarności wywiedzioną 
z Koranu17. Normy życia rodzinnego pozostają zakładnikiem praktyki 

obyczajowej, rzekomo islamskiej, a w rzeczywistości kulturowej, różnią-

cej się znacznie zależnie od kraju, regionu czy warstwy społecznej.  
Zmiana paradygmatu następuje pod koniec XX wieku, a związana 

jest z przeobrażeniami społeczno-kulturowymi zachodzącymi w więk-

szości państw muzułmańskich. Wraz ze zwiększoną aktywnością kobiet, 
przejawiającą się w coraz częstszym podejmowaniu pracy zawodowej, 

dochodzi do przełamania tradycyjnego modelu rodziny, w której żywi-
cielem i przywódcą jest mężczyzna. Ponosząc ciężar utrzymywania ro-

dziny, niekiedy na równi z mężczyzną, kobiety przejmują współodpo-

wiedzialność za rodzinę, uzyskując tym samym  w tym zakresie rów-
ność. Druga zmiana łączy się bezpośrednio ze wzrostem świadomości 

kobiet – również religijnej – dzięki większemu dostępowi do wykształce-
nia18. Na odnotowanie zasługuje fakt, że pomimo odrębności dwóch 

nurtów feminizmu oraz żywej wśród islamistów tendencji do stawiania 

tych dwóch rodzajów ruchu – laickiego i religijnego – na przeciwległych 
biegunach, należałoby je raczej widzieć jako rodzaj historycznego konti-

nuum. Podjęcie merytorycznego dyskursu nad kondycją prawną kobiet 

w nurcie religijnym nie byłoby możliwe bez odrodzenia się religijności w 
latach  70. oraz silnej presji na modernizację państwa (a co za tym idzie 

promocji powszechnego szkolnictwa), wywieranej również przez ugru-

powania feministyczne dekad wcześniejszych.  

Niemniej to feminizm islamski prowadzi do przemian w łonie islamu. 

Transformacja ta nie nosi znamion rewolucji, czy głębszej reformy, po-
nieważ nie chodzi tutaj o radykalną transformację zwyczajów i idei po-

rządku społecznego, lecz o poszukiwanie w Koranie przesłania równości 
płci i sprawiedliwości społecznej. Feminizm islamski jest dyskursem 

feministycznym na gruncie teologicznym, przyciągającym kobiety z róż-

nych kręgów społecznych. Działaczki podejmują się lektury Koranu, 

hadisów19 jak i refleksji nad jurysprudencją islamską (fikh). 

                                              
17 Tamże, s. 27–28. 
18 M. Badran, Ou en est le féminisme islamique…., wyd. cyt. s. 34. 
19 Po Koranie, tradycje (hadisy) składające się na sunnę, są drugim, najważniejszym 

źródłem prawa muzułmańskiego. Powstały z relacji świadków, głównie towarzyszy 

proroka, którzy zapamiętali, co Muhammad na dany temat powiedział, jak zachował się 

w danej sytuacji.  Zob. więcej: T. Thoroval, Słownik cywilizacji muzułmańskiej,  wyd. cyt.,  
s. 289. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

89 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

Centralnym pojęciem, wokół którego tworzy się islamski program 

feministyczny, jest równość absolutna (al-musawa) między wszystkimi 

ludźmi, rozumiana, jako zasada religijna. Równość płci jest tu podsta-
wową wartością, która z kolei jest warunkiem sprawiedliwości społecz-

nej, kolejnego priorytetu ideologicznego ruchu. Równość między ludźmi 

powinna znaleźć zastosowanie tak w myśli, jak i w działaniu, zarówno 
w sferze publicznej, jak i w prywatnej. Proklamacja egalitaryzmu w ży-

ciu społecznym i rodzinnym oraz szukanie dla niego legitymizacji reli-
gijnej stanowi ważny zwrot historyczny. Poprzez egzegezę tekstów świę-

tych oraz stosowanie w praktyce ich nowoodkrytej symboliki, islamskie 

feministki dokonują przełamania ugruntowanej przez wieki tradycji pa-
triarchatu20.  

Interesującej wykładni teologii z punktu widzenia feministycznego 

dokonała intelektualistka afroamerykańskiego pochodzenia Amina 
Wadud, profesor teologii islamskiej w Virginia Commonwealth Univer-
sity. Wadud jest pierwszą badaczką, która odczytała Koran w perspek-

tywie genderowej. W książce z 1992 roku zatytułowanej Qur’an and  

Woman: Regarding the Sacred Text from Woman’s Perspective rozwija ona 

tezę religii islamu jako doktryny równości płci, czyniąc z tej przesłanki 

fundament rodzącej się ideologii. Autorka postuluje równość płci zarów-
no w rodzinie, społeczeństwie jak i wspólnocie religijnej. Wywodzi te 

wartości bezpośrednio z Koranu, którego jednostronna wykładnia do-

prowadziła do utrwalenia zasady nadrzędności mężczyzny wobec kobie-
ty, przy czym ta zasada jest nie tyle następstwem religijnego nakazu, co 

wytworem tradycji. 

 W swoim wywodzie, bazując na zasadzie jedności Boga (tawhid), 

Wadud dochodzi do konkluzji, że odczytywana literalnie z Koranu za-

sada nadrzędności mężczyzny nad kobietą jest niezgodna z podstawową 

zasadą tawhid. Bóg jest jeden, znajduje się ponad bytami ludzkimi, które 

są sobie równe. Jeżeli jedni ludzie stawiają się ponad innymi, to oznacza 

to nic innego jak pychę, złamanie zasady tawhidu i de facto grzech, wy-

kroczenie religijne typu szirk (grzech politeizmu, ale również grzech 

utożsamiania się z Bogiem, przypisywanie sobie atrybutów boskich). 

Dokonując interpretacji innego pojęcia pochodzącego z tradycji kora-

nicznej, tj. pojęcia „kalifa”, rozumianego jako następca proroka, Wadud 
zauważa, że utrwalona tradycja, że funkcję przewodnika ummy (spo-

łeczności muzułmańskiej) – kalifa czy prowadzącego modlitwę – imama, 

pełni każdorazowo mężczyzna, ma niewiele wspólnego z rzeczywistymi 

                                              
20 M. Badran, Ou en est le féminisme…., wyd. cyt., s. 26. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

90 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

intencjami Muhammada. Wadud podkreśla, podważając tym samym 
zasadność utrwalonej praktyki, że namiestnictwo proroka zostało prze-

zeń ustanowione bez rozróżnienia na płeć21. Wadud dokonuje analizy 
poszczególnych wersetów w sposób literalny, zauważając zawarte w 

nich przesłanie równości. Zwraca ponadto uwagę na kontekst objawio-

nych wersetów, a także na zawarte w nich przestrogi. Podkreśla, że w 
egzegezie Świętej Księgi nie bez znaczenia jest czas, historyczny mo-

ment objawienia, który nie przystaje do czasów współczesnych. Na 

przykład sura 4:3, przyzwalająca na poligamię, tylko pozornie uprzywile-

jowuje mężczyznę22. De facto nakłada na niego szereg obowiązków, gwa-

rantujących równe i sprawiedliwe traktowanie, co zdaniem Wadud idzie 
w parze z symboliką równości płci zawartą w księdze objawionej w VII 

wieku. Znajomość kontekstu wypowiedzianych słów, jak zauważa 
Wadud,  pozwala je interpretować jako „ukłon” w stronę kobiet, osiero-

conych, owdowiałych w czasach podbojów islamu, dla których życie w 

związku poligamicznym było gwarancją opieki, niekiedy warunkiem 
przetrwania dla siebie i dzieci. Zdaniem Wadud, podkreślenie wagi kon-

tekstu powstawania Koranu jest czynnikiem kluczowym. W okresie ob-
jawienia dominowały praktyki patriarchalne, które odnajdujemy w Ko-
ranie i sunnie. Niemniej, jak twierdzi Wadud, praktyki społeczne pierw-

szych wieków islamu nie przystają już do czasów obecnych. 
Inny argument wysuwany przez feministki drugiej generacji –Aminę 

Wadud, ale również Z. Mir-Hosseini – to błędne rozumienie pojęcia 

szarijatu i fikhu. 

Według zasad islamu, szarijat jest prawem boskim i istnieje niezależ-

nie od człowieka. Bóg w objawieniu, na które składają się Koran i sunna 

Proroka, przekazał człowiekowi wskazówki, pozwalające mu odkryć 
treść tego prawa. Stan ludzkiej wiedzy na temat szarijatu, czyli jego zro-

zumienie, to fikh. O ile szarijat jest wieczny i niezmienny, fikh może pod-

legać ewolucji bądź degradacji. Fikh, jako jurysprudencja muzułmańska, 

nie jest dziełem boskim. Prawo rodzinne, kodeksy statusu osobowego 
jednostki stanowione przez państwa, wywodzące się z jednej z tradycji 

interpretacyjnej fikh, nazywane jest często prawem bazującym na szarija-

                                              
21 A. Wadud, Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s Perspective, 

Oxford University Press, Oxford 1999,  s. 74, 85, 91.  
22„A jeśli się obawiacie, iż nie będziecie sprawiedliwi względem sierot... Żeńcie się, 

zatem z kobietami, które są dla was przyjemne – z dwoma, trzema lub czterema. Lecz 

jeśli się obawiacie, że nie będziecie sprawiedliwi, to żeńcie się tylko z jedną albo z tymi, 

którymi zawładnęły wasze prawice. To jest dla was odpowiedniejsze, abyście nie 

postępowali niesprawiedliwie” (Koran, sura 4: 3). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

91 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

cie. Zdaniem A. Wadud i Z. Mir-Hosseini, przypisywanie tradycji praw-
nej znamion boskości jest częstym nadużyciem, niekiedy zamierzonym 

działaniem, mającym na celu sankcjonowanie patriarchalnej tradycji w 

społeczeństwach muzułmańskich23. Islam, jak podkreślają, jest religią 
gwarantującą wolność wszystkim ludziom, ale instrumentalne podejście 

do prawa, bliskie postawie mizoginii, dominowało przez wieki, przeina-
czając posłannictwo proroka Muhammada. Zadaniem feministek nurtu 

islamskiego jest odczytanie na nowo historii wczesnej ummy. Odkrywa-
nie symboliki świętych tekstów islamu, polegające na ich ponownej eg-

zegezie, rozpoczęte przez pionierskie teksty Aminy Wadud czy Ziby 

Mir-Hoseini, jest coraz częściej kontynuowane przez inne kobiety –

Pakistankę Asmę Barlas, Irano-Amerykankę Laleh Bakhtiar. Badaczki 
te, opierając się na dopuszczanej przez niektóre szkoły prawne zasadzie 

idżtihadu24 – jako piątego źródła w prawie muzułmańskim – (wysiłku 

własnej refleksji w celu interpretowania źródeł prawa religijnego) udo-
wadniają, że możliwe jest odczytywanie świętych tekstów w nowej, gen-

derowej (kobiecej) perspektywie25. 
Bardziej radykalny rys feminizmu wyznacza kolejna książka Aminy 

Wadud, opublikowana w roku 2005, a zatytułowana Inside the Gender 

Jihad. Women’s Reforms in Islam. Jej „wojowniczy” charakter sugeruje już 

samo użyte w tytule słowo dżihad (wojna). Analiza treści to potwierdza. 

Wadud, próbując dowieść, że prawa kobiet są równe prawom mężczyzn,  
wykracza poza tylko literalne i kontekstualne odczytywanie statusu ko-
biet z tekstów świętych oraz przypisywanie odpowiedzialności za brak 

równości płci praktykom społecznym pozostającym w okowach schola-

                                              
23 A. Wadud, Inside the Gender Jihad…, wyd. cyt., s. 198; Z. Mir-Hoseini, Stretching the 

Limits…, wyd. cyt., s. 2–3. 
24 Idżtihad – indywidualny wysiłek uczonego prawnika muzułmańskiego w 

tworzeniu nowych przepisów prawa na podstawie przede wszystkim Koranu i sunny; w 

XIII w. w sunnizmie „zatrzaśnięto drzwi idżtihadu” – od tej pory wolno było tylko 

interpretować istniejące przepisy prawa, nie zaś tworzyć nowe. Przez niektóre szkoły 

prawne ni uznawany za dopuszczalne źródło tworzenia prawa. Zob. więcej: Leksykon 

dla dziennikarzy, „Nie bój się islamu”: http://www.wiez.com.pl/is lam/index.php?tres 
csl=42/, dostęp 23 czerwca 2014 r. 

25 Amina Wadud nie była jedyną „wykszatłconą aktywistką”, która podjęła się na 

nowo egzegezy Koranu. Dziesięć lat po publikacjach Wadud, Asma Barlas, profesor 

nauk politycznych w Ithaca College (New York State University) opublikowała książkę: 

Beliewing Woman in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur’an, w której podję-
ła się zadania odpowiedzenia na pytanie czy Koran jest tekstem „maczystowskim” (tutaj 

w rozumieniu nieprzychylnym kobietom)? Dokonując wywodu logicznego i podpierając 

się argumentacją podobną do swej poprzedniczki, dowiodła, że nie.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

92 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

styki patriarchalnej26. Wadud uważa, że Koran nie jest tekstem ostatecz-
nym, ugruntowanym raz na zawsze, lecz należy go traktować jako prze-

kaz dynamiczny, jako „tekst w trakcie”. W praktyce oznacza to przy-
zwolenie na dyskusję z Koranem, a nawet na zaprzeczeniu pewnym jego 
fragmentom (powiedzenie im „nie”)27. Taka argumentacja spowodowa-
ła, że Wadud musiała się zmierzyć z krytykami oraz oskarżeniami o 

profanację Świętej Księgi. W odpowiedzi autorka zauważa, że „zanego-
wanie tego, co nie jest akceptowalne współcześnie, nie oznacza odrzu-

cenia Koranu, wręcz przeciwnie, stanowi uświęcenie i przekształcenie w 

czyn najwyższych zasad posłannictwa Muhammada, […] obecny stan 

nauki, duch modernistyczny pozwala byśmy podążali za tekstem, pozo-

stawali mu wierni, bez konieczności tkwienia w jego dosłownym, lite-
ralnym rozumieniu […]. Tekst koraniczny musi być stale odczytywa-

ny/interpretowany zgodnie z sytuacją/kontekstem, w którym się znajdu-

je interpretator”28. 
Drugi etap feminizmu A. Wadud charakteryzuje się odejściem od 

kontekstualnej i łagodzącej interpretacji Koranu oraz hadisów. Autorka 

udowadnia, że pewne praktyki uznane w okresie objawienia, tj. w VII 
wieku, nie mogą być dłużej akceptowane. Niewolnictwo, proceder przy-

zwalający na bicie kobiety, poligamia – to praktyki, których odrzucenie 
jest zgodne z duchem i zasadami rozwijanymi w Koranie, jak i ze 
współczesnymi koncepcjami równości i sprawiedliwości społecznej. 

Tym samym, kontekstualne tłumaczenie przyzwolenia na poligamię czy 

łagodzący ton interpretacji z pierwszego okresu działalności Wadud, 

zostają teraz porzucone29. 

Ta zmiana jest szczególnie dostrzegalna w podejściu do sposobów 
odczytywania dyskutowanej i kontrowersyjnej sury 4: 3430, która w 
większości interpretacji Koranu jest odczytywana jako zezwolenie na 

przemoc fizyczną męża wobec żony,  co z kolei wiąże się z kwestią inter-

pretacji użytego w Koranie słowa daraba. W pierwszych swych pracach 

                                              
26 A. Wadaud, Inside the Gender Jihad…, wyd. cyt., s. 87–188. 
27 Tamże, s. 190. 
28 R. Bahi, Islamic and Secular Feminisms: Two Discourses Mobilized for Gender Justice, 

EUI Working Papers, Robert Schuman Center for Advanced Studies: 
http://cadmus.eui.eu/bitstream/handle/1814/17294/RSCAS_2011_25_rev.pdf?sequenc

e=3/, dostęp 23 czerwca 2014 
29 M. Badran, Ou en est le féminisme…, wyd. cyt., s. 37. 
30 „[…] I napominajcie te, których nieposłuszeństwa się boicie, pozostawiajcie je w 

łożach i bijcie je! A jeśli są wam posłuszne, to starajcie się nie stosować do nich 

przymusu. Zaprawdę, Bóg jest wzniosły, wielki!”, Koran, tłum. W. Bielawski, Państwo-

wy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1986.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

93 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

Wadud próbowała tłumaczyć (łagodzić) mizoginiczne przesłanie po-
przez wskazanie na wieloznaczność zwrotu, który zależnie od intencji 

czytelnika może oznaczać: opuszczać, porzucać, uderzać31. W swym 

okresie „radykalnym”, w książce Inside the Gender Jihad. Women’s Reforms 

in Islam, Wadud proponuje kategoryczne odrzucenie wersetu daraba – 

jako sprzecznego z duchem równości i sprawiedliwości tekstu objawio-
nego. Podobnie do Aminy Wadud, również Asma Barlas wierzy w moc 

wyzwalającą teologii feministycznej, która może zmienić opresyjne prak-
tyki wobec kobiet – poprzez krytykę islamu. Koran powinien podlegać 

interpretacji, reinterpretacji, dyskusji, powinien być traktowany jako 

tekst „żywy”, jako tekst „w trakcie” tworzenia. Obie badaczki są zwo-
lenniczkami aktywnej działalności kobiet, również w dziedzinach zare-

zerwowanych do tej pory dla mężczyzn, tj. w teologii oraz analizie pra-

wa muzułmańskiego. Kobiety powinny stać się jego podmiotem, uczest-
nikiem dotyczącej go dyskusji, a nie tylko przedmiotem regulacji praw-

nych32. Obie zgadzają się także, że wyzwolenie kobiet, rozpoczęte profe-
tyczną działalnością Muhammada, nie zakończyło się wraz z jego śmier-

cią. W swych analizach pozostają równocześnie krytyczne zarówno wo-

bec konserwatywnego, tradycyjnego islamu,  jak również wobec postę-

powego feminizmu muzułmańskiego ruchu świeckiego33. 

W kontekście kontrowersji dotyczących możliwości połączenia pojęć 
„feminizm” i „islam”, warto zwrócić uwagę na jeszcze jeden nurt ideo-

logiczny, w którym jest podejmowane analizowane zagadnienie, a mia-
nowicie na feminizm islamistyczny. O ile feministki islamskie reprezen-

tują ruch modernistyczny, reformatorski, nawołując do przemian spo-
łecznych, politycznych i doktrynalnych, to nurt islamistyczny nie ma 

charakteru postępowego. W obu nurtach zauważa się, że pierwotne 

przesłanie Koranu zostało zniekształcone przez tradycję i wpływy ze-
wnętrzne, ale zarazem odmiennie pojmuje się w nich zasadę równości 

płci w Koranie. Feminizm nurtu radykalnego stoi na stanowisku dymor-
fizmu płciowego, tzn. uznaje zasadę różnych ról przypisanych kobiecie i 

mężczyźnie, zasadę, której stosowanie prowadzi do równowagi społecz-

nej, ale niekoniecznie do równości. Wers Świętej Księgi, który jest często 
przywoływany, gdy chce się określić status kobiety, głosi „Mężczyźni 

stoją nad kobietami ze względu na to, że Bóg dał wyższość jednym nad 
drugimi, i ze względu ma to, że oni rozdają ze swojego majątku (Koran, 

                                              
31 S. L. Abdellah, Islamic and Secular Feminisms, wyd. cyt., s.17. 
32 R. Bahi, Islamic and Secular Feminisms…, wyd. cyt., s. 7. 
33 A. Barlas, Believing Women in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur’an, 

University of Texas Press, Austin 2002, s. 146. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

94 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

sura 4 wers 34). Z tego wersu odczytuje się nałożony na mężczyzn obo-
wiązek opieki nad kobietą, ale też obowiązek podporządkowania się ko-

biety mężczyźnie. Rolę kobiety dookreślił prorok Muhammad, mówiąc: 
„Kobieta jest strażnikiem ogniska domowego swojego męża oraz opie-

kunem dzieci, i o to będzie zapytana (z tego będzie rozliczona na sądzie 

ostatecznym”34. Wokół tych głównych ról rodzinnych, wynikających z 
naturalnych cech płciowych, powinno, zdaniem islamistów, organizo-

wać się życie społeczeństwa muzułmańskiego – ummy. Dalsza działal-

ność życiowa – aktywność zawodowa, publiczna, społeczna – powinny 
być podporządkowane życiu rodzinnemu. 

W pewnym sensie można się pokusić o stwierdzenie, że feminizm is-
lamistyczny współgra z fundamentalistyczną wizją państwa. Teza ta 

wydaje się o tyle zasadna, że ideologiczne podwaliny tego nurtu są zwią-

zane z postacią Zaynab Al-Ghazali, działaczki politycznej, która w 
Egipcie w latach trzydziestych XX wieku utworzyła Stowarzyszenie 

Kobiet Muzułmańskich, które następnie zostało przyłączone do ugrupo-
wania islamistycznego – Bractwa Muzułmańskiego35. U założeń projektu 

feministycznego Al-Ghazali oraz współczesnych przedstawicielek tego 

ruchu – Nadyi Yassine, Heby Raouf Ezzat – leży założenie, że islam 
wyposażył kobietę w ogół praw politycznych, społecznych, sformułowa-

nych w ten sposób, by kobieta mogła pełnić role społeczne zgodnie ze 

swymi predyspozycjami biologiczno-psychicznymi. Działalność kobiet, 
będących zwolenniczkami koncepcji islamskiego państwa,  jest związa-

na z tzw. Ruchów Meczetów. Nazwa ta wskazuje pole działalności 

współczesnych aktywistek islamistycznych, które koncentrują się wokół 

życia religijnego, występując w sferze publicznej w rolach usankcjono-

wanych przez islam w ramach zasady komplementarności (uzupełnia-
nia się ról kobiecych i męskich). Podejmują się organizowania kół sa-

mopomocy, działalności misjonarskiej, charytatywnej i dydaktycznej36. 
Feministki nurtu islamistycznego reprezentują podejście konserwa-

tywne i działają na rzecz restauracji państwa islamskiego. Wsparcie 

przez kobiety idei powrotu do czasów ummy pierwszych wieków isla-
mu, zgodnie z wizją islamistyczną, nasuwa pytanie o relację „kobieta – 

islam” oraz o rolę kobiety w budowaniu fundamentalistycznego pań-

stwa, którego, w tym przypadku, kobiety są protagonistkami, orędow-

                                              
34 M. G. Paciello,  Zaynab al-Gazali ab-Gabili, militante islamica egiziana: un modello is-

lamico di emancipazione femminile?, „Oriente Moderno” 2002, nr 21 (2), s. 302. 
35 Tamże, s. 315. 
36 S. Mahmood, Politics of Piety: the Islamic Revival and the Feminist Subject, Princeton 

University Press, Princeton 2004, s. 128. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

95 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

niczkami, a nie – jak zwykło się określać – „potencjalnymi ofiarami”. 
Zagadnienie to wybiega jednak poza ramy niniejszego opracowania i 
wymaga potraktowania w odrębnym artykule. 

 
Międzynarodowy ruch feminizmu islamskiego 

 
Ruch feminizmu islamskiego, z gruntu nastawiony na intelektualny 

dyskurs o małym politycznym i społecznym odziaływaniu, z czasem 

przybrał formę ruchu światowego.  

Badania i krytyczna interpretacja tekstów dokonywana przez teolo-

gów wyczulonych na kwestie płci, stały się podstawą dla aktywistek dą-

żących do przekształcenia prawa i instytucji patriarchalnych we współ-

czesnych społecznościach muzułmańskich. Przejście od refleksji teore-
tycznej do aktywności i działań praktycznych z jednej strony oraz syner-

gia pomiędzy działaniami lokalnymi i światowymi z drugiej, doprowa-

dził do powstania światowego ruchu feminizmu islamskiego, przekra-
czającego granice poszczególnych państw. Powstawanie transnarodowej 

sieci feminizmu obserwuje się od lat 80. ubiegłego wieku. 
Pierwsza z organizacji, Women Living Under Muslim Laws (WLUML), 

zostaje powołana w 1984 roku przez Marieme Helie-Lucas, Francuzkę 

algierskiego pochodzenia. Celem ruchu, w pierwszym etapie jego funk-
cjonowania, było zwrócenie uwagi opinii publicznej na dyskryminujące 
zapisy wprowadzone w Algierii (1983) do kodeksu rodzinnego. Zapisy 
te, między innymi, ustanawiały kuratelę prawną mężczyzny nad kobietą, 

co w aspekcie praktycznym oznaczało ograniczenie jej praw obywatel-
skich oraz utrzymanie w mocy nierównych zasad prawa do dziedzicze-
nia. Inicjatywa, skierowana do kobiet algierskich, stała się w rzeczywi-

stości ruchem, który swym zasięgiem objął również inne kraje, w tym 
kraje niemuzułmańskie. Działaczki WLUML, koncentrując się na kwe-

stiach prawnych, dążyły do promowania zmian w kodeksach rodzinnych 

o modyfikacji tych przepisów, które powołując się na prawo szarijatu, 
przeczą zasadzie równości płci37. W roku 2001 działaczki ruchu opraco-

wują zbiór kodeksów rodzinnych, regulujących pozycję kobiety w rodzi-
nie i społeczeństwie w ponad dwudziestu krajach kultury muzułmańskiej 

(ostatnia aktualizacja opracowania nastąpiła w roku 2009). Stanowiąca 

rezultat dociekań naukowych publikacja Knowing our Rights: Women, 

Family, Laws and Customs in the Third World dowodzi różnorodności ob-

                                              
37 F. Shaheed, Networking for Change: The Role of Woman’s Groups in Initiating Dialogue 

on Women’s Issues, [w:] Faith and Freedom: Women’s Human Rights in the Muslim World, red. 

M. Afkhami, Syracuse University Press, Syracuse 1995, s. 51–60. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

96 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

owiązujących w dwudziestu krajach reguł. Szukając teoretycznego uza-
sadnienia dla braku jednorodnych norm prawa rodzinnego, wspomniane 
działaczki wykazują, że odmienne interpretacje wzgl. tradycje interpreta-

cyjne fikh uzasadniają obowiązujące prawo, często dyskryminujące ko-

biety. Podkreślając, że istnieją określone tradycje interpretacji wskazują, 

że w powstawaniu takich tradycji swój udział mają określone czynniki 
zewnętrzne, czynniki ludzkie, niesakralne. Opierając się na dowodach 

wysuwanych przez Aminę Wadud – co do braku proweniencji boskiej 

pewnych zapisów prawnych, w tym zapisów stawiających kobietę na 
gorszej pozycji – zachęcają i poniekąd legitymizują promowane zmiany 

w zakresie kodeksów prawa rodzinnego. Tendencja do internacjonaliza-
cji oraz promocji ideologii ruchu zaowocowała zwołaniem międzynaro-
dowej konferencji, której celem było zapoznanie się z pracami kobiet-

filozofów muzułmańskich nad egzegezą tekstów koranicznych. W 1988 

roku w Karaczi miały miejsce warsztaty Qur’anic interpretation by women. 

Podczas spotkania prezentowane były wykładnie tekstów wskazujące na 

fakt błędnego odczytywania z posłannictwa Muhammada poglądu o 
podrzędnej roli kobiety w społeczeństwie muzułmańskim. Potrzeba 

upowszechniania nowej myśli z teologii feministycznej owocuje organi-
zacją cyklicznych spotkań38. 

Druga instytucja Sisterhood Is Global Institute (SIGI) zostaje założona, 

podobnie jak organizacja wcześniejsza,  w roku 1984, z inicjatywy na-
wróconej na islam Amerykanki  Robin Morgan. Na początku lat dzie-

więćdziesiątych aktywistki skupione w tej organizacji podejmują się re-

dakcji podręcznika dla kobiet pochodzących z różnych kręgów kulturo-

wych świata islamu, a zatytułowanego Claiming our Rights: A Mannual for 

Women’s Human Rights Education in Muslim Societies. Publikacja ostatecz-

nie została ukończona w 1996 roku i od tego czasu była kilkunastokrot-

nie wznawiana. Jej głównym celem jest wzmocnienie świadomości ko-
biet co do ich prawa do bycia traktowanym jako integralna część społe-

czeństwa, na równi z mężczyznami39. Co więcej, wzbogacona licznymi 

cytatami z Koranu i przytaczanymi hadisami, publikacja ta udowadnia, 
że dążenie do przekształcenia islamskich tradycji patriarchalnych pozo-

staje w zgodzie z doktryną islamu. 

Nośność polityczna haseł wysuwanych przez aktywistkę z ruchu Si-

sterhood przynosi pierwsze skutki w roku 2004 w postaci zmiany prawa 

                                              
38 Zob. więcej na stronie organizacji: http://www.wluml.org/, dostęp 13 sierpnia 

2013. 
39 V. M. Moghadam, Globalizing Women: Transnational Feminist Networks, The John 

Hopkins University Press, Baltimore 2005, s. 125. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

97 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

rodzinnego w Maroku. Aktywność tej organizacji podczas debaty nad 

reformą kodeksu rodzinnego Mudawana40, doprowadziła do usunięcia 

dyskredytującego płeć żeńską zapisu o przywódczej roli mężczyzny w 
rodzinie, przyznała prawo do rozwodu kobietom, dała też możliwość, by 

dziecko mogło dziedziczyć narodowość po matce41. 

Impet rozwojowy ruchu Sisterhood Is Global Institute przyczynia się w 

pierwszym dziesięcioleciu XXI wieku do utworzenia dwóch kolejnych 

organizacji. Ruch Musawah (równość) powstał w roku 2009, w wyniku 

uzgodnień konferencji feministycznej, która w tym samym roku miała 

miejsce w Kuala Lumpur42. Ugrupowanie stanowi aktualnie jeden z naj-

bardziej prężnych ośrodków myśli feminizmu islamskiego. Jego prak-
tyczne działania sprowadzają się do organizowania międzynarodowych 

forów dyskusyjnych. Ugrupowanie stanowi również centrum szkolenio-
we służące propagowaniu informacji na temat podmiotowych praw ko-

biet w islamie. Na wzór organizacji wcześniejszych, ruch optuje za 

wprowadzaniem zmian w kodeksach rodzinnych krajów muzułmań-

skich, polegających na usunięciu zapisów dyskryminujących kobiety. 

Aktualne działania organizacji skupiają się na doprowadzeniu do refor-

my przepisów określających status jednostki w Malezji, których popraw-
ki w roku 1994 oraz 2005 umożliwiły poligamię43. 

Inną światową organizacją jest Women’s Islamic Spirituality and Equali-

ty (WISE). która powstała w 2006 roku na podstawie ustaleń międzyna-

rodowej konferencji (Amerykańskie społeczeństwo na rzecz postępu w świecie 

muzułmańskim), zorganizowanej w Nowym Jorku. Jednym z ważniej-

szych przedsięwzięć ugrupowania jest doprowadzenie do wzrostu auto-
rytetu kobiet w społeczeństwach muzułmańskim poprzez utworzenie 

Światowej Rady Szury Kobiet (Global Women’s Shura Council), skupia-

                                              
40 Mudawana: kodeks prawa rodzinnego w Maroku. Po raz pierwszy skodyfikowany 

w 1958 r. Poprawki wniesione do Kodeksu w 2004 r. prze króla Muhammada VI 

znacznie polepszyły status kobiety marokańskiej. Wśród nowych zapisów znajdują się 

między innymi: równouprawnienie kobiety i mężczyzny w rodzinie, ograniczenie 

wielożeństwa (od tej pory zgoda pierwszej małżonki jest wymagana), zwiększenie praw 

rozwodowych kobiet. Zob. więcej: O. Mounir, La Moudawana, le nouveau droit de la famille 

au Maroc: Présentation et analyse, Marsam, Casablanca 2005. 
41 Tamże oraz na stronie internetowej organizacji: http://sigi.org/, dostęp 19 sierpnia 

2013. 
42 Zob. więcej na stronie organizacji: http://www.musawah.org/about-musawah, 

dostęp 19 sierpnia 2013. 
43 R. Pepicelli, Robert, Les femmes et l’engagement associative dans un cadre islamique. [w:] 

A. Bozzo, P.-J. Luizard, Les sociétés civiles dans le monde musulman, La Découverte, Paris 

2011, s. 190. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

98 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

jącej wybitne prawniczki z kręgu kultury islamu44. Rada obrała sobie za 
cel kształcenie kadry liderów wyspecjalizowanych w kwestiach „gende-

rowych”, stworzenie funduszu na rzec kształcenia teologicznego kobiet, 
promocję szerszej aktywności publicznej kobiet – również w sferach, 

które do tej pory były tradycyjnie zarezerwowane dla mężczyzn,  takich 

jak przewodzenie modlitwom czy dokonywanie wykładni prawa mu-
zułmańskiego45. 

 

Uwagi końcowe 

 
W rozwoju feminizmu islamskiego można zaobserwować zacieranie 

się granic pomiędzy jego nurtem laickim i religijnym. Kobiety intelektua-

listki, zajmujące się do tej pory niemal wyłącznie refleksją teologiczną, 
coraz częściej podejmują się aktywnych działań społecznych na rzecz 

promocji wyników badań naukowych. Aktywistki laickie posługują się 
zaś już dokonanymi na nowo interpretacjami świętych tekstów w celu 

teoretycznego wsparcia swoich postulatów. Tym samym traci na sile 
paradygmat prowadzenia refleksji nad feminizmem islamu w dwóch 
odrębnych kategoriach: 1) laickiej – modernistycznej, skupionej na dzia-
łaniach praktycznych oraz 2) reformistycznej, opierającej się na poszu-

kiwaniach teoretycznego wsparcia dla feministycznego dyskursu w łonie 
islamu. Współpraca w ramach sieci internetowej i organizacji międzyna-

rodowych, gdzie podbudowa ideologiczna charakterystyczna dla femini-
stek nurtu islamskiego oraz aktywność na rzecz zmian (specjalność ak-

tywistek laickich) uzupełniają się wzajemnie, tworząc (by przywołać 

stwierdzenie Margot Badran) feminizm muzułmański typu holistycznego 

– Muslim Holistic Feminism46. Obu nurtom przyświeca jeden cel, tj. 
zmiana tradycyjnego, patriarchalnego dyskursu dotyczącego kobiety 

muzułmańskiej. Nie zostanie on osiągnięty bez synergii działań obu ru-

chów oraz ich aktywności w promowaniu idei równości jako zasady 

transcendentnej, co według Aminy Wadud „wydaje się być niemożliwe 

bez przemiany gruntownej wewnątrz islamu” 47. 

                                              
44Szura, arabskie słowo oznaczające konsultację, naradę. W pierwszych wiekach 

islamu „instytucja” składała się ze starszyzny plemiennej, która decydowała o 

najważniejszych dla wspólnoty wiernych kwestiach. Uważana za prototyp 

przedstawicielskiej formy rządów wśród plemion arabskich. 
45 Zob. więcej na stronie organizacji: http://www.wisemuslimwomen.org/about/, 

dostęp 19 sierpnia 2013. 
46 M. Badran, From Islamic Feminism to a Muslim Holistic Feminism, „IDS Bulletin” 

2001, vol. 42, nr 1, s. 78. 
47 A. Wadud, Inside the Gender Jihad…, wyd. cyt., s. 188. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

99 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

Kolejnym zjawiskiem, które charakteryzuje aktualną debatę nad kon-
dycją prawną i społeczną kobiet w świecie islamu, jest międzynarodowy 

wymiar feminizmu, który przekracza granice poszczególnych państw 
świata muzułmańskiego, przyciągając działaczy i sympatyków z innych 

kultur. Propagowanie idei feministycznych w świecie islamu staje się 

łatwiejsze dzięki rozwojowi nowoczesnych technologii informacyjnych. 
Internet, a w szczególności blogosfera to narzędzia, po które coraz śmie-

lej sięgają aktywistki, które za obszar działania wybierają Internet, two-

rząc globalną wspólnotę na rzecz praw kobiet muzułmańskich. Nowe 
technologie demokratyzują społeczeństwa, ich działalność w sieci jest 

trudna do kontrolowania przez poszczególne niedemokratyczne reżimy, 
w większości nieprzychylne ruchom reformatorskim. Rozszerzając pole i 

zasięg dyskusji, aktywistki islamskie uczestniczą w tworzeniu światowej, 

muzułmańskiej opinii publicznej, do niedawna w tym kręgu kulturowym 
nieistniejącej48. 

 

 

Bibliografia 
 

- Abdallah S. L., Féminismes decoloniaux, genre et développement. 

Féminismes islamiques et postcolonialité au début du XXI siècle,„Revue 

Tiers Monde” 2012, nr 209, s. 9–23 ; 
- Badran M. Between Secular and Islamic Feminism/s: Reflections on the 

Middle East and Beyond, „Journal of Middle East Women’s Studies” 

2005, Winter, s. 128–146; 
- Badran M. Ou en est le féminisme islamique, „Critique Internationale” 

2010, Presse de Sciences Po, nr 46, s. 25–44; 
- Badran M. From Islamic Feminism to a Muslim Holistic Feminism, „IDS 

Bulletin” 2011, vol. 42, nr 1, s. 60–78; 
- Bahi R., Islamic and Secular Feminisms: Two Discourses Mobilized for 

Gender Justice, EUI Working Papers, Robert Schuman Center for 

Advanced Studies (2010): http://cadmus.eui.eu/bitstream/han-
dle/1814/17294/RSCAS_2011_25_rev.pdf?sequence=3/ dostęp 23 
czerwca 2014; 

- Barlas A., Believing Women in Islam: Unreading Patriarchal Interpreta-

tions of the Qur’an, University of Texas Press, Austin 2002; 

                                              
48 R. Papicelli, wyd. cyt. s. 193. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

100 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

- Bayes J., Eshaflani T. N., Globalization Gender and Religion: The Poli-

tics of Women’s Rights in Catholic and Muslim Contexts, Palgrave New 

York 2001; 
- Chiffoleau S. Sociétés arabes en mouvements. Trois décennies de 

changements, l’Harmattan, Paris 2012. 

- Haideh M. O., Feminism and Islamic Fundamentalism: The Limits of 

Postmodern Analysis, Zed Books, New York 1999. 

- Koran, tłum. J. Bielawski, Państwowy Instytut Wydawniczy, War-

szawa 1986; 
- Laacher S. Insurrection arabes. Utopie révolutionnaire et impensé 

démocratique, Buchet-Chastel, Paris 2013; 

- Mahmood S. Politics of Piety: the Islamic Revival and the Feminist Sub-

ject, Princeton University, Press, Princeton 2004. 

- Mernissi F. Arab Women’s Rights and Muslim State in the Twenty-first 

Century: Reflections on Islam as Religion and State, [w:] Faith and Free-

dom, red. M. Afhhami, s. 223–264, Syracuse University Press, New 

York 1995, s. 223–264;  
- Mernissi F., Women’s Rebellion and Islamic Memory, Atlantic High-

lands, Zed Books, New York 1996; 
- Mir-Hosseini Z., Stretching the Limits : a Feminist Regarding of the Sha-

ri’a in Post-Khomeini Iran, [w:] M. Yamaini, Feminism and Islam. Legal 

and Literacy Perspectives, Ithaca Press, London 1996, s. 274–285. 

- Moghadam V. M., Globalizing Women: Transnational Feminist Net-

works, The John Hopkins University Press, Baltimore 2005; 

- Mounir O., Moudawana, le nouveau droit de la famille au Maroc: 

Présentation et analyse, Marsam, Casablanka 2005; 

- Paciello M. G., Zaynab al-Gazali ab-Gabili, militante islamica egiziana: 

un modello islamico di emancipazione femminile?,„Oriente Moderno” 

2002,  nr 21 (2), s. 275–319; 
- Pepicelli R., Les femmes et l’engagement associative dans un cadre 

islamique, [w :] A. Bozzo, P-J. Luizard,  Les sociétés civiles dans le monde 

musulman, La Découverte, Paris 2011, s. 181–221; 

- Shaheed F., Networking for Change: The Role of Women’s Groups in Ini-

tiating Dialogue on Women’s Issues, [w:] Faith and Freedom: Women’s 

Human Rights in the Muslim World, red. M. Afkhami, Syracuse Uni-

versity Press, Syracuse 1995, s. 51–60; 
- Sherkat S., Zenân. Le journal de l’autre, Iran, CNRS Editions, Paris 

2009; 

- Szczepankiewicz E., Ewolucja statusu prawnego kobiety muzułmańskiej 

na przykładzie państw Maghrebu, [w:] Kobiety wobec polityki-kobiety w 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

101 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

polityce. Historia, realia, perspektywy, red. A. Frątczak, Krakowska 

Akademia im. A. Frycza Modrzewskiego, Kraków 2009, s. 90–100; 
- Thoroval Y., Słownik cywilizacji muzułmańskiej, Larousse, Słowniki 

Encyklopedyczne „Książnicy”, Katowice 2002; 

- Wadud A., Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Wom-

an's Perspective, Oxford University Press, Oxford 1999; 

- Wadud A., Inside the Gender Jihad, Women’s Reforms in Islam, One-

world, Oxford 2006; 
- Webb G., 2000, Muslim Women Scholar-Activists in North America, 

Syracuse University Press, Syracuse 2000. 

 
 

Źródła internetowe 

 
- Strona organizacji Musawah: musawah.org/about-musawah, dostęp 

19 sierpnia 2013;  
- Strona organizacji WISE: wisemuslimwomen.org/about/, dostęp 19 

sierpnia 2013; 
- Strona organizacji Sisterhood Is Global Institute: sigi.org, dostęp 19 

sierpnia 2013;  
- Strona organizacji Women Living Under Muslim Laws: wluml.org, do-

stęp 13 sierpnia 2013. 

 
 

Summary 
 

Different Dimensions of Feminism in the Muslim World 
 

The phenomenon of feminism, generally associated with the Western world, has its 

equivalent in the Muslim culture. The beginnings of the feminist ideology in the world of 
Islam – An- Nisayat date back to the end of the 19th century. Three main streams could 

be distinguished within the above movement. The first one, called “invisible feminism”, 
occurred in the period between 1860 and 1920. The second period of the movement took 

place till the 1970s. It is characterised by the secular and liberal approach to the women's 
rights and often tends to be referred to as a copy of the model of the Western society. The 

third period of the movement –Islamic feminism, as opposed to the earlier incarnation of 

the phenomenon, looks for its ideological bases in Islam. The article presents the three 
streams of the Muslim feminism as outlined above. The last part of the article discusses 

several international organisations which form the global, transnational movement of 
Islamic feminism. 

 
Key words: Islam, feminist movements, feminism in Islam, status of the woman in Islam.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38



 

 

 

102 Ewa Szczepankiewicz, An-Nisayat – różne wymiary feminizmu…  

 

Zusammenfassung 
 

An-Nisayat – Unterschiedliche Dimensionen des Feminismus 

in islamischer Welt 

 
Das Phänomen des Feminismus wird normalerweise mit der westlichen Welt assoziiert, 

besitzt jedoch seine Entsprechung im Kreis der islamischen Kultur. Die Anfänge der 
feministischen Ideologie in der islamischen Welt - An-Nisayat, reichen ins ausgehende 

19. Jahrhunderts zurück. Innerhalb dieser Bewegung können wir einige Strömungen 
unterscheiden. Die erste Strömung wird manchmal als unsichtbarer Feminismus be-

zeichnet und fällt auf die Jahre 1860-1920.  Die zweite Etappe der Entwicklung findet bis 
in die 1970er Jahre statt und fällt mit dem Aufbau unabhängiger, moderner Staaten in 

der arabischen Welt zusammen. Sie zeichnet sich durch eine säkulare, liberale Einstel-

lung zu den Rechten der Frauen aus und wird häufig als eine Kopie des westlichen Ge-
sellschaftsmodells betrachtet. Die dritte Periode - der islamische Feminismus - sucht im 

Gegensatz zur früheren Etappe ideologische Fundierung in muslimischer Religion. Der 
Artikel stellt die drei obengenannten Strömungen im islamischen Feminismus dar. Der 

Schlussteil des Artikels wurde der Charakteristik einiger wichtigster internationaler Or-
ganisationen gewidmet, die die Weltbewegung des islamischen Feminismus bilden. 

 

Schlüsselworte: Islam, feministische Bewegung, islamischer Feminismus, Stellung der 
Frau im Islam 
 

EWA SZCZEPANKIEWICZ-RUDZKA, doctor, Institute of Political Studies and In-
ternational Relations, Jagiellonian University in Kraków. Email: 

ewa.szczepankiewicz@uj.edu.pl. 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:31:38

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

