
 

 

27 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 17/ 2016 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2016.17.27 

 

Navigare necesse est. 

O terapeutycznym wymiarze  

refleksji filozoficznej  

w sytuacji kryzysu orientacji 

 

Tomasz Siwiec 
 

W pierwszej części artykułu autor wyjaśnia istotę współczesnego kryzysu orientacji 

i omawia jego przyczyny. W drugiej z kolei odpowiada na pytanie, w jakim sensie myślenie 

filozoficzne może stanowić remedium na zagrożenie omówione w części pierwszej. W ostat-

niej, trzeciej części artykułu ogólnie przedstawia model filozofii, do którego winniśmy dążyć, 

jeśli terapeutyczny wymiar refleksji filozoficznej ma zostać urzeczywistniony.1 

 

Słowa kluczowe: filozofia praktyczna, doradztwo filozoficzne, kryzys, orientacja ży-

ciowa, praktyka filozoficzna 

 
Filozofia jest intelektualną sztuką refleksji, 

której celem jest rozwiązanie kryzysów orientacji. 

 

Hermann Lübbe 

 

Filozofowie są ludźmi, którzy nie poradzili sobie 

z problemem tożsamości i czynią z tego cnotę. 

 

Robert Spaemann 

 

 

Społeczeństwo przełomu XX i XXI wieku jest bez wątpienia wieloimien-

ne. Określa się je mianem „społeczeństwa industrialnego” lub „postindustrialne-

go”, „społeczeństwa postępu” lub „kryzysu”, „społeczeństwa pracy” lub „czasu 

                                                           
1 TOMASZ SIWIEC, magister, doktorant Instytucie Filozofii UMK w Toruniu; adres do kore-

spondencji: Instytut Filozofii UMK, ul. Fosa Staromiejska 1a, 87–100 Toruń. E-mail: tomaszsiwiec 

8@wp.pl  

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

27 

 

wolnego”. Jak błyskotliwie zauważa Odo Marquard, ta wieloimienność jest po-

średnio anonimowością, zaś przeciwstawne przydawkowe określenia jedno-

znacznie wskazują na kryzys orientacji, jaki obecnie przeżywa społeczeństwo2. 

Janusz Mariański wylicza kilkadziesiąt określeń, którymi zwykło się opisywać 

kondycję współczesnego społeczeństwa3. Różnorodne teorie socjologiczne, któ-

re są pośrednio odpowiedzialne za tę mnogość opisów nie muszą być jednak po-

strzegane jako konkurencyjne. Choć określenia „społeczeństwo pracy” i „społe-

czeństwo czasu wolnego” pozornie się wykluczają, to leżące u ich podstaw kon-

cepcje akcentują jedynie różne aspekty życia społecznego. W przywołanym ar-

tykule Marquard zauważa, że wraz z narastaniem liczby konkurencyjnych okre-

śleń zmniejsza się ryzyko monodiagnostycznych wizji rzeczywistości społecznej 

i tym samym rozszerza pole możliwych interpretacji4. Czyżby zatem wspomnia-

ny kryzys tożsamości współczesnego społeczeństwa był w rzeczywistości zba-

wienny? Wydaje się, że odpowiedź na to pytanie nie będzie jednoznaczna. Am-

biwalentny charakter społecznego kryzysu orientacji sprawia, że treść ewentual-

nej odpowiedzi jest uzależniona od tego, kto zadaje pytanie. Kontekstem, w któ-

rym to pytanie zostaje dzisiaj postawione, jest aplikacyjny potencjał myślenia 

filozoficznego. O ewentualnie zbawienny charakter współczesnego kryzysu 

orientacji pyta zatem zaniepokojony własną bezczynnością filozof. Filozof nie 

pyta jedynie o adekwatność diagnozy czy o przyczyny własnej bezsilności. Inte-

resuje go nie tylko odpowiedź o charakterze diagnostycznym, która ograniczy 

się do deskrypcji sytuacji kryzysowej. Dla filozofa istotne jest przede wszystkim 

odnalezienie kierunku, w jakim należy podążyć, aby wydostać się z sytuacji 

orientacyjnego zamętu. Jednakże treść odpowiedzi jest uzależniona nie tylko od 

tego, kto pyta, ale także od tego, kto udziela odpowiedzi. Tutaj pytającym i od-

powiadającym jest jedna i ta sama osoba – filozof. Ponieważ jednak w świado-

mości ogółu zakorzeniło się przekonanie, że filozofia to teoria, która odważnie 

rozwiązuje stworzone przez siebie problemy, to po przedstawicielach tej profesji 

nie zwykliśmy oczekiwać żadnych wskazań praktycznych. Skoro jednak filozo-

fowie są nieszczęśliwie zakochani w użyteczności, to na kolejnych kilkunastu 

stronach pozwolę sobie z grubsza nakreślić kontury tego, co nazwałem tutaj „te-

                                                           
2 Por. O. Marquard, Wiek oderwania od świata? Przyczynek do analizy teraźniejszości, [w:] ten-

że, Apologia przypadkowości. Studia filozoficzne, tłum. K. Krzemieniowa, Oficyna Naukowa, War-

szawa 1994, s. 77. 
3 Por. J. Mariański, Religia w społeczeństwie ponowoczesnym: studium socjologiczne, Oficyna 

Naukowa, Warszawa 2010, s. 19. 
4 Por. O. Marquard, Wiek oderwania od świata? Przyczynek do analizy teraźniejszości, dz. cyt., 

s. 98–99. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

28 

 

rapeutycznym wymiarem refleksji filozoficznej”. Próbę takiego zarysowania 

problemu zrealizuję w trzech odsłonach. W pierwszej przedstawię przyczyny 

współczesnego kryzysu orientacji. W drugiej postaram się odpowiedzieć na py-

tanie, w jakim sensie myślenie filozoficzne może stanowić remedium na zagro-

żenie omówione w części pierwszej. W ostatniej zaś, trzeciej odsłonie niniejsze-

go artykułu, spróbuję ogólnie przedstawić model filozofii, do którego winniśmy 

dążyć, jeśli terapeutyczny wymiar refleksji filozoficznej ma zostać urzeczywist-

niony. 

 

I 

 

 Nauki społeczne już od dłuższego czasu opisują wieloaspektowe prze-

miany, jakimi w ostatnich kilkudziesięciu latach ulega świat życia codziennego. 

Teoria „modernizacji refleksyjnej” zwraca uwagę, że okres „drugiego moderni-

zmu” charakteryzuje się zanikiem dotychczasowych punktów odniesienia, a 

jednocześnie kreowaniem nowych obszarów stabilności i sedymentacji sensu5. 

Dotychczasowe relacje społeczne, obyczaje i wspólnoty życia ulegają przemia-

nie, a na miejsce przeobrażonych bądź zdekonstruowanych struktur zostają po-

wołane nowe. Relacje intymne, małżeństwo, rodzina, praca zawodowa to obsza-

ry, które w „drugim modernizmie” były szczególnie podatne na procesy erozji6. 

W konsekwencji trzeba było na nowo zdefiniować relacje, które do niedawna 

wydawały się stabilne i jednoznacznie określone. Problem związków jednopł-

ciowych czy głośna ostatnio teoria gender są tylko jednym z wielu przejawów 

procesu modernizacji, które do naszego kraju docierają z opóźnieniem. W no-

woczesnym społeczeństwie mamy zatem do czynienia nie tyle z unicestwieniem 

tradycyjnych punktów odniesienia, ile raczej z ich modyfikacją, polegającą za-

zwyczaj na ograniczeniu mocy wiążącej z jednej strony, z drugiej natomiast na 

radykalnym wzroście alternatywnych możliwości. Narastająca pluralizacja jest 

jednym z najbardziej znaczących aspektów życia w społeczeństwie nowocze-

snym. Jak zauważa Peter L. Berger, „pluralizm wywiera przemożny wpływ na 

życie jednostek. W miarę jak coraz to większe obszary życia tracą swe niekwe-

stionowane normy, jednostka musi rozpatrywać dostępne możliwości i dokony-

                                                           
5 Por. A. Giddens, Życie w społeczeństwie posttradycyjnym, [w:] U. Beck, A. Giddens, S. Lash, 

Modernizacja refleksyjna. Polityka, tradycja i estetyka w porządku społecznym nowoczesności, tłum. 

J. Konieczny, PWN, Warszawa 2009, s. 79–177. 
6 Por. tenże, Przemiany intymności. Seksualność, miłość i erotyzm we współczesnych społeczeń-

stwach, tłum. A. Szulżycka, PWN, Warszawa 2007; E. Illouz, Uczucia w dobie kapitalizmu, tłum. 

Z. Simbierowicz, Oficyna Naukowa, Warszawa 2010. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

29 

 

wać spośród nich wyboru. (…) Tradycyjne programy instytucjonalne dotyczące 

zachowania jednostek zostają rozbite – gdzie poprzednio istniał jeden niekwe-

stionowany program dotyczący, powiedzmy, wychowania dzieci, obecnie funk-

cjonują konkurencyjne szkoły dziecięcej edukacji. (…) Instytucje tracą swój 

domniemany obiektywny status, w wyniku czego jednostka zmuszona jest sa-

modzielnie budować swą własną »mozaikę« znaczeń i norm. Efekt netto owej 

przemiany można podsumować następująco: »Pewność staje się o wiele trud-

niejsza do osiągnięcia«”7. 

W różnorodności i alternatywności wyborów dostrzega się szansę dla peł-

niejszej samorealizacji jednostki oraz gwarancję jej autonomii. Zróżnicowanie, 

konkurencyjność oraz możliwość wyboru, to zasadnicze rysy nowoczesnego 

społeczeństwa pluralistycznego. Mnogość opcji, przed którymi jednostka zostaje 

postawiona, nieprzewidywalność konsekwencji, a także niepewność odnośnie 

słuszności dokonanego wyboru rodzą poczucie niepewności i lęku. Kondycja 

jednostki w społeczeństwie nowoczesnym naznaczona jest wysokim stopniem 

ryzyka, wynikającym z konieczności samotnego zarządzania alternatywami i 

zagrożeniami, które wcześniej rozwiązywane były w obrębie rodziny lub wspól-

noty lokalnej8. I jakkolwiek od dawna wiadomo, że nasze działania mogą wywo-

ływać nie tylko skutki zamierzone, ale również skutki uboczne, które niekiedy 

łączą się w systematyczny związek leżący poza celem działającego podmiotu, to 

dynamika zmiany społecznej wprowadziła w XX wieku nieznane wcześniej-

szym epokom nowe parametry ryzyka, które jest nieustannie reprodukowane 

przez liczne podsystemy społeczne, takie jak prawo, ekonomia czy gospodarka9. 

Przymus kształtowania świata życia społecznego w warunkach destabilizacji 

oraz indywidualne projekty życiowe leżą u podstaw licznych sytuacji konflik-

towych, które charakteryzuje „przeciążenie normatywne”. Podmioty działań 

społecznych znajdują się w sytuacji, w której wymaga się od nich „zbyt wiele”. 

Procesy modernizacji kwestionują dotychczasowy porządek obyczajowy, zaś 

ukonstytuowany na jego gruzach nowy świat życia społecznego generuje liczne 

wymagania normatywne, które wikłają jednostkę w sytuacje konfliktowe. 

Współczesne przemiany relacji intymnych, przeobrażenia instytucji małżeństwa 

czy rosnąca liczba rozwodów stanowią przykładowe obszary, w których następ-

                                                           
7 P. L. Berger, Między relatywizmem i fundamentalizmem, tłum. R. Lewandowski, „W drodze” 

2007, nr 9, s. 10–11. 
8 Por. U. Beck, Ponowne odkrycie polityki: przyczynek do teorii modernizacji refleksyjnej, [w:] 

U. Beck, A. Giddens, S. Lash, Modernizacja refleksyjna, dz. cyt., s. 20. 
9 Por. A. Giddens, Nowoczesność i tożsamość. „Ja” i społeczeństwo w epoce późnej nowocze-

sności, tłum. A. Szulżycka, PWN, Warszawa 2001, s. 7. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

30 

 

stwa procesów modernizacyjnych doprowadziły do normatywnego przeciążenia 

jednostki. Stopień i zakres wymagań normatywnych jest tak wysoki, że nasze 

kompetencje społeczne nie pełnią już funkcji regulacyjnej. Jak trafnie pisał 

Zygmunt Bauman: „Tęsknimy za radą, której moglibyśmy zaufać i na której 

wesprzeć się tak, by chociaż trochę uprzykrzonej odpowiedzialności za wybór 

spadło z naszych barków. Jednak każdy autorytet, któremu można zaufać, może 

zostać zakwestionowany, żaden nie może dać nam gwarancji, o którą nam cho-

dzi”10. 

 Niespokojny rytm nowoczesnego życia, który jest skutkiem dynamicznie 

rozwijającego się społeczeństwa, do pewnego stopnia uniemożliwia osiągnięcie 

trwałego stanu skupienia aksjologicznych punktów odniesienia i struktur sensu. 

Pluralizm społeczno-kulturowy, wzrost społecznego ryzyka i kryzys idei wspól-

notowości implikują strukturalny kryzys orientacji lub co najmniej stanowią wa-

runek sine qua non jego zaistnienia. Kontyngentny charakter stosunków spo-

łecznych, będący skutkiem wielowymiarowych procesów funkcjonalnego zróż-

nicowania systemów społecznych oraz autonomizacji poszczególnych obszarów 

społecznego świata życia, prowadzi nie tylko do indywidualizacji wzorów życia 

i działania, ale także do znacznego osłabienia idei solidarności społecznej i ko-

lektywizmu na rzecz relacji racjonalno-instrumentalnych. 

 W obliczu nasilającej się pluralizacji światopoglądów i stopniowego roz-

kładu tradycyjnych obrazów świata konieczne okazało się ponowne przemyśle-

nie zasad, które mogłyby stać się podstawą uniwersalizacji struktur społecznych 

i zasad życia wspólnotowego. Trafnie zauważa Jürgen Habermas, że procesy 

sekularyzacyjne na zawsze przekreśliły możliwość religijnego i metafizycznego 

uprawomocnienia pryncypiów leżących u podstaw nowoczesnego społeczeń-

stwa. Konieczność rezygnacji z mocnych założeń kosmologicznych czy teleolo-

gicznych na rzecz postmetafizycznego uzasadnienia porządku społecznego wy-

maga udzielenia nowej odpowiedzi na pytanie o jego ważność i źródła11. 

Także wzrastająca wielokulturowość zunifikowanych do niedawna społe-

czeństw w znacznym stopniu przyczyniła się do pojawienia się nowych obsza-

rów konfliktowych. Wewnętrzna dynamika struktur normatywnych, inspirowana 

różnymi tradycjami oraz wyrastająca z nieprzekładalnych na siebie tradycji kul-

turowych, z konieczności niesie ze sobą duży potencjał możliwych konfliktów, 

                                                           
10 Z. Bauman, Etyka ponowoczesna, tłum. J. Bauman, J. Tokarska-Bakir, PWN, Warszawa 

1996, s. 31. 
11 Por. J. Habermas, Vorpolitische moralische Grundlagen eines freiheitlichen Staates, [w:] J. 

Habermas, J. Ratzinger, Dialektik der Säkularisierung: über Vernunft und Religion, Herder Verlag, 

Freiburg im Breisgau-Wien 2007, s. 16–21.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

31 

 

wynikających z obiektywnych przymusów systemu ekonomicznego i politycz-

nego12. Wspomniane zależności stają się jednoznacznie widoczne, gdy przywo-

łamy historię ogólnoświatowego kryzysu gospodarczego rynków finansowych i 

bankowych, który rozpoczął się w 2007 roku. Kryzys ten – zdaniem Grzegorza 

Kołodki będący systemowym kryzysem neoliberalnego kapitalizmu – został za-

inicjowany w sektorze finansowym najpotężniejszej gospodarki światowej, jaką 

jest gospodarka Stanów Zjednoczonych i był następstwem daleko posuniętej 

deregulacji rynków finansowych, które wprowadziły do obiegu zbyt wiele tak 

zwanych instrumentów pochodnych. Na skutek zatorów płatniczych, braku 

płynności finansowej oraz niewypłacalności podmiotów kryzys przesunął się do 

sektora realnego, to znaczy do sfery inwestycji, produkcji i konsumpcji, czego 

następstwem była recesja na ogólnoświatowym poziomie około minus jednego 

procenta. Następnie kryzys objął sferę społeczną. Gwałtownie poszerzył się za-

kres wykluczenia społecznego, wzrosło bezrobocie i rozwarstwienie społeczne. 

Niemożliwość rozwiązania kryzysu mechanizmami politycznymi oraz paraliż 

instytucji państwowych wykazał patologie sfery politycznej i kryzys instytucji 

zaufania publicznego. Wreszcie ostatnią sferą, w której kryzys się zadomowił 

jest sfera wartości, dotknięta kryzysem o charakterze ideowo-moralnym. Zda-

niem Grzegorza Kołodki, próba wyjścia z kryzysu oznacza konieczność zrów-

noważonego rozwoju społeczno-ekonomicznego w horyzoncie wykreślonym 

przez trzy punkty odniesienia: wartości, instytucje i politykę13. 

 Kryzys orientacji możemy zatem uznać za kryzys tożsamości społecznej 

na poziomie jednostkowym i ogólnym, w którym utrwalone i znormalizowane 

wzorce naszych działań i autonarracji w obszarze praktyki społecznej tracą swo-

ją moc wiążącą i funkcję stabilizacyjną. Następstwem zwiększającego się tempa 

przemian cywilizacyjnych jest stopniowa utrata podmiotowej zdolności odnale-

zienia się w społeczeństwie o wysokim stopniu złożoności. Tradycyjne wzorce 

ukierunkowania, takie jak religia, sztuka czy moralność mieszczańska, utraciły 

moc obowiązującą, bądź wskutek procesów sekularyzacji, bądź wskutek prze-

mian cywilizacyjnych. Również nauka nie jest w stanie zapanować nad zagro-

żeniami i społecznymi skutkami własnych odkryć. Intelektualna temperatura 

                                                           
12 Głośna książka Thilo Sarrazina, wpływowego polityka SPD, Deutschland schafft sich ab. Wie 

wir unser Land aufs Spiel setzen (DVA, München 2010) z całą ostrością ujawniła skalę i rozmiar pro-

blemu na przykładzie kulturowej odmienności społeczności tureckich w Niemczech. Por. F. Rötzer, 

Sarrazin bedient krude Rassenlehre, „Telepolis“ 29.08.2010 r. W kontekście obecnego kryzysu imi-

gracyjnego omówione przez Sarrazina zagrożenia mogą ponownie stać się aktualne. 
13 Por. G. W. Kołodko, Neoliberalizm i systemowy kryzys globalnej gospodarki, [w:] Globaliza-

cja, kryzys i co dalej?, red. G. W. Kołodko, Wyd. Poltext, Warszawa 2010, s. 88–100. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

32 

 

sporów bioetycznych jednoznacznie dowodzi, że techniczne możliwości współ-

czesnej nauki wykraczają daleko poza prawno-moralne unormowania obecne we 

współczesnych społeczeństwach. 

 Dodatkowo oczywiste jest, że w systemach ukierunkowania są integralnie 

obecne interpretacje świata i ludzkiego współżycia, które za Franzem von Kut-

scherą proponuję nazwać światopoglądami. Światopogląd nie jest nigdy tworem 

czysto teoretycznym, gdyż przede wszystkim ma dostarczyć praktycznej orien-

tacji w świecie. Jednakże to nie pragmatyczne interesy rzeczowe i poznawcze 

stanowią punkt odniesienia dla światopoglądu jednostki, ile raczej aspekty stric-

te egzystencjalne, takie jak orientacja normatywna czy pytanie o sens życia14. 

Kryzys orientacji jest więc zarazem kryzysem światopoglądu, gdyż to właśnie 

światopogląd, wyrastając na gruncie określonej kultury i z „duchowej sytuacji 

epoki” dostarcza nam wzorca orientacji. Światopogląd zmienia się wraz z oko-

licznościami życia, obecnymi w nich problemami, a także wraz z duchowo-

intelektualnym rozwojem jednostki, stąd też trudno przypisać mu niezmienność. 

Ta dynamika zmiany światopoglądu, która w określonych okolicznościach prze-

radza się niekiedy w jego kryzys – a tym samym kryzys orientacji – musi zostać 

uchwycona i opisana. Myśl, aby to właśnie refleksja filozoficzna była narzę-

dziem opisu tej dynamiki, a w dalszej kolejności stanowiła remedium na kryzys 

ukierunkowania naszej życiowej praktyki nie tylko nie jest „skandalem filozofii 

i powszechnego rozumu ludzkiego” (Kant), ale co więcej wydaje się całkiem 

sensowna, skoro rozdwojenie jest podstawą dla potrzeby filozofii (Hegel). 

 

II 

 

Prawie czterdzieści lat temu Hermann Lübbe wraz z kilkunastoma znako-

mitościami niemieckiej filozofii zadał pytanie Wozu Philosophie?15. Pytanie to 

stawiamy nie tylko w innym kontekście teoretycznym, ale także w całkowicie 

odmiennej rzeczywistości historyczno-kulturowej. Społeczeństwo XXI wieku 

wydaje się w coraz większym stopniu „nieprzejrzyste”16. Nauka i technologia 

rozwijają się w zawrotnym tempie, powstają nowe media i możliwości komuni-

                                                           
14 Por. F. von Kutschera, Wielkie pytania. Rozważania filozoficzno-teologiczne, tłum. J. Merec-

ki, Oficyna Naukowa, Warszawa 2007, s. 111–125. 
15 Por. Wozu Philosophie? Stellungnahmen eines Arbeitskreises, red. H. Lübbe, Walter de Gruy-

ter, Berlin 1978. Stosunkowo niedawno pytanie to zostało ponownie podjęte. Por. Warum noch Philo-

sophie?: historische, systematische und gesellschaftliche Positionen, red. M. van Ackeren, T. Ko-

busch, J. Müller, Walter de Gruyter & Co., Berlin–Boston 2011. 
16 Por. J. Habermas, Die neue Unübersichtlichkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1985. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

33 

 

kacji, które sprawiają, że nasza globalna wioska gwałtownie się kurczy17. Na 

pierwszym roku studiów przyszli lekarze poznają problemy, których nauki me-

dyczne jeszcze dwadzieścia lat temu nawet nie przeczuwały, zaś tempo global-

nego wzrostu gospodarczego pozwala mieć nadzieję na lepszą przyszłość. W 

tym samym czasie świat jest niszczony przez konflikty zbrojne i międzynaro-

dowy terroryzm. Według raportu Organizacji Narodów Zjednoczonych do 

spraw Wyżywienia i Rolnictwa, na świecie głoduje blisko 900 milionów ludzi, a 

zmiany klimatyczne, dewastacja środowiska naturalnego oraz groźba wyczerpa-

nia zasobów naturalnych stawiają pod znakiem zapytania egzystencję przy-

szłych pokoleń18. 

Również etyka stosowana, która miała być skutecznym instrumentem za-

rządzania społeczną złożonością, zdaje się nie spełniać pokładanych w niej na-

dziei. Refleksja etyczna w obliczu przyrostu złożoności systemów społecznych 

„po omacku” porusza się po nowych obszarach problemowych, spełniając swoją 

funkcję nie lepiej niż hamulec rowerowy w samolocie międzykontynentalnym19. 

Procesy funkcjonalnej dyferencjacji, jakim podlega nowoczesne społeczeństwo, 

sprawiły, że moralność jako czynnik społecznej integracji traci swoją funkcję 

i staje się zupełnie bezradna. W perspektywie integracji systemowej i prób za-

chowania „stanu równowagi systemu społecznego” etyka jako refleksyjna teoria 

moralności powinna, zdaniem Niklasa Luhmanna, raczej ostrzegać przed kon-

fliktogennym charakterem moralności, która „posiada tendencję do rozpalania 

sporów lub do wyłaniania się ze sporów, a następnie ich zaostrzania”20. Jeśli 

powyższa diagnoza jest choćby po części trafna i etyka faktycznie nie spełnia 

swojej funkcji, a poprzez przyrost złożoności generuje potencjały indukowania 

zaburzeń21, to wówczas należy zastanowić się, czy etyka jako teoria moralności 

faktycznie nie jest jedynie dawno „utraconym paradygmatem”. Być może należy 

                                                           
17 Por. M. McLuhan, B. R. Powers, «The Global Village». Der Weg der Mediengesellschaft in 

das 21. Jahrhundert, Junfermann Verlag, Paderborn 1995. 
18 Por. J. Bordat, Ethik im 21. Jahrhundert, „Marburger Forum: Beiträge zur geistigen Situation 

der Gegenwart” 2008, nr 5. 
19 Por. U. Beck, Gegengifte. Die organisierte Unverantwortlichkeit, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1988, s. 194. 
20 N. Luhmann, Ethik als Reflexionstheorie der Moral, [w:] tenże, Die Moral der Gesellschaft, 

red. D. Horster, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2008, s. 280: „Moral hat daher […] ein Tendenz Streit 

zu erzeugen oder aus Streit zu entstehen und den Streit dann ze verschärfen. Moral ist polemogener 

Natur”. Por. także: N. Luhmann, Paradigm lost: Über die ethische Reflexion der Moral, [w:] tenże, 

Die Moral der Gesellschaft, dz. cyt., s. 266 n . 
21 Por. H.-M. Baumgartner, Wozu noch Philosophie? Perspektiven einer berechtigten aber kei-

neswegs bedrängenden Frage, [w:] Wozu Philosophie? Stellungnahmen eines Arbeitskreises, dz. cyt., 

s. 249. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

34 

 

dać sobie spokój z teorią i uznać, że moralność i dobre życie jest tym, „co zro-

zumiałe samo przez się”?22. Z drugiej jednak strony, etyka od czasów Arystote-

lesa rozumiana była jak część „filozofii spraw ludzkich” i od tamtej pory wi-

dziano w niej obiecujące narzędzie dostosowywania elementarnych schematów 

orientacji do zmieniającej się rzeczywistości społecznej, umożliwiające prze-

zwyciężenie wewnątrzsystemowej dynamiki w społecznym rozwoju moralno-

ści23. Jeszcze Kant twierdził, że „nie jakaś potrzeba spekulacji (...), ale same 

względy praktyczne pobudzają prosty rozum ludzki do przekroczenia swego za-

kresu i wkroczenia na pole praktycznej filozofii, by tam dowiedzieć się i pou-

czyć wyraźnie o źródle swej zasady oraz o trafnym jej określeniu”24. 

Kant był szczerze przekonany, że ludzkie życie nie może być kierowane 

wyłącznie przez codzienność, tradycję i konwencję. Tym samym nie zgadzał się 

ze stwierdzeniem, że moralność jest tym, co zrozumiałe samo przez się. W 

sprawach moralności nie można polegać tylko na pospolitym sądzie rozumo-

wym, lub, jak byśmy dzisiaj powiedzieli, naiwnym nastawieniu. „Naiwność – 

pisze Kant – jest rzeczą wspaniałą, ale jest znowu bardzo źle, że nie da się ona 

prawdziwie zachować i łatwo ulega pokusom”25. Stąd też konieczność poucze-

nia potocznego myślenia o moralności przez filozoficzną refleksję krytyczną, 

czyli etykę właśnie. Dla etyki konieczność ta oznacza przede wszystkim dwupo-

ziomową strukturę jej refleksji. Na pierwszym poziomie etyka stawia konkretne 

pytania o słuszne postępowanie w sytuacjach konfliktowych, natomiast na dru-

gim zapytuje o perspektywy oraz przyszłość życiowych projektów, które czę-

stokroć leżą u podstaw wspomnianych antagonizmów. Tak pojmowana refleksja 

nad moralnością przeżywaną stwarza szereg możliwości, aby w obliczu sytuacji 

konfliktowych działać i reagować zapobiegawczo26. Etyka filozoficzna ma za-

tem funkcję orientującą i korygującą w stosunku do treściowej zawartości mo-

ralności przeżywanej. Jeśli bowiem działanie moralne pojmujemy jako aspek-

tową zmianę relacji i stosunków panujących w świecie, to siłą rzeczy potrzebny 

jest „przewodnik”, który owo działanie będzie potrafił ukierunkować. I faktycz-

nie, od czasów Arystotelesa podstawowe pytanie etyki brzmi „co powinienem 

                                                           
22 Por. R. Spaemann, Jak praktyczna jest etyka?, [w:] tenże, Granice. O etycznym wymiarze 

działania, tłum. J. Merecki, Oficyna Naukowa, Warszawa 2006, s. 28. 
23 Por. H. Lübbe, Unsere stille Kulturrevolution, Edition Interfrom-Fromm, Zürich–Osnabrück 

1976, s. 76. 
24 I. Kant, Uzasadnienie metafizyki moralności, tłum. M. Wartenberg, Wyd. Antyk, Kęty 2001, 

s. 22–23. 
25 Tamże, s. 22. 
26 Na temat „etyki jako nauki o konfliktach” (Ethik als Konfliktwissenschaft) por. W. Vossen-

khul, Możliwość dobra. Etyka w XXI wieku, Wyd. WAM, Kraków 2012, s. 135–189. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

35 

 

czynić?”27. A przecież nie jest to nic innego jak pytanie o możliwość ukierun-

kowania ludzkiego działania przez refleksję etyczną28. Współczesna popular-

ność etyki niewątpliwie po części wynika z przekonania, że refleksja etyczna 

posiada umiejętność „sterowania w warunkach kryzysu orientacji” (Fachleute 

für Orientierungskrisenmanagement)29. Hans Krämer trafnie zauważył, że nor-

matywny wymiar etyki filozoficznej nie może zostać przekazany w inny sposób 

niż za pośrednictwem preskryptywnych form wskazań i doradztwa30. Stąd też 

przekonanie, że etyka (lub szerzej: filozofia praktyczna) może stanowić poręcz-

ne narzędzie redukcji wewnętrznej złożoności systemu społecznego. Jeśli pro-

blem integracji systemowej i zachowania „stanu równowagi systemu społeczne-

go” będzie stanowić dla nas centralny punkt zogniskowania refleksji teoretycz-

nej, to wówczas stan kryzysu orientacji będziemy skłoni interpretować, analo-

gicznie jak Niklas Luhmann, w perspektywie problemu sterowania samodefiniu-

jących się systemów społecznych. W tak wykrojonym horyzoncie teoretycznym 

etyka filozoficzna, przyczyniając się do nadmiernego wzrostu złożoności syste-

mu, zostanie uznana za potencjalne źródło indukowania zaburzeń. Społeczeń-

stwo nowoczesne podlega procesom funkcjonalnej dyferencjacji, w następstwie 

czego refleksyjność jako czynnik społecznej integracji traci moc wiążącą. Etyce 

chodzi bowiem o człowieka jako „osobę” i osobową tożsamość rozumnych 

podmiotów, natomiast w nowoczesnym społeczeństwie człowiek jest definio-

wany poprzez różnorakie role i funkcje, jakie pełni w systemie społecznym. W 

perspektywie systemowej równowagi i sterowności systemu etyka filozoficzna 

jest zatem wysoce niepożądaną, a nawet szkodliwa31. 

 Jeśli z kolei, podążając drogą Jürgena Habermasa, zechcemy odróżnić od 

siebie integracją społeczną oraz integrację systemową, a w dalszej kolejności 

system od świata życia, to wówczas stan kryzysu orientacji będziemy skłonni 

interpretować nie jako przyrost złożoności systemowej, ale raczej jako groźbę 

wystąpienia represji oraz triumfu ideologii technokratycznej i rozumu instru-

                                                           
27 Por. N. Hartmann, Wprowadzenie do filozofii, tłum. A. J. Noras, Fundacja Aletheia, Warsza-

wa 2000, s. 172. 
28 Por. R. Spaemann, Jak praktyczna jest etyka, dz. cyt., s. 31. 
29 Por. H. Lübbe, Wozu Philosophie? Aspekte einer ärgerlichen Frage, [w:] Wozu Philosophie? 

Stellungnahmen eines Arbeitskreises, dz. cyt., s. 127–147; H. Lübbe, Fortschritt als Orientierungs-

problem. Aufklärung in der Gegenwart, Rombach Verlag, Freiburg im Breisgau 1975, s. 69 n. 
30 Por. H. Krämer, Etyka integralna, tłum. M. Poręba, Wyd. Rolewski, Nowa Wieś 2004, s. 

336–337. 
31 Por. H.-M. Baumgartner, Wozu noch Philosophie? Perspektiven einer berechtigten aber kei-

neswegs bedrängenden Frage, dz. cyt., s. 250–251. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

36 

 

mentalnego32. „Oświecenie przez rozum” (Vernunftaufklärung) wymaga znie-

sienia funkcji ukrycia i uświadomienia zakresu alternatywnych możliwości dzia-

łania. Refleksja filozoficzna jest wówczas nieodzownym narzędziem demasko-

wania obiektywizmu wszelkiego rodzaju, zwłaszcza w postaci scjentyzmu i 

ideologii technokratycznej, które lekceważą podmiotowe motywacje oraz to, co 

Max Weber określił „odniesieniem do wartości”. 

 Nie wdając się w szczegóły debaty między Luhmannem a Habermasem33, 

warto zwrócić uwagę, że społeczny status refleksji filozoficznej bynajmniej nie 

jest jednoznaczny. Spory o charakterze światopoglądowym i normatywnym 

wywołują napięcia i prowadzą do polaryzacji społeczeństwa. Etyka filozoficzna 

jest z natury nie tylko polemiczna, ale posiada również duży potencjał konflik-

togenny. Nie przekreślając trafności tej diagnozy, nie będę ukrywał, że stanowi-

sko Habermasa wydaje mi się bardziej wiarygodne. Jeśli nowoczesne społeczeń-

stwo charakteryzuje nadwyżka złożoności, konfliktogenność i utrata orientacji, 

to krytyczna refleksja filozoficzno-społeczna stanowi niewątpliwie punkt wyj-

ścia dla wszelkich prób zażegnania kryzysu przynajmniej w aspekcie czysto 

formalnym – jako krytyczna refleksja właśnie. 

Nie istnieje żadna philosophia perennis. Są jedynie różne filozofie rozu-

miane bądź to jako poszczególne subdyscypliny filozoficzne (ontologia, etyka, 

teoria poznania), bądź to jako liczne kierunki filozoficzne (egzystencjalizm, fe-

nomenologia, hermeneutyka), bądź to jako jednostkowe teorie (hedonizm, spiry-

tualizm, konsekwencjalizm). Przy takim bogactwie intelektualnej oferty zasadne 

jest stwierdzenie, że nie ma filozofii, są tylko filozofowie. Jeśli zatem refleksja 

filozoficzna ma być dla nas kursem pilotażu w sytuacji kryzysu orientacji, to 

zasadnym staje się pytanie, jaka to ma być dokładnie filozofia. Jaka subdyscy-

plina, który kierunek, jaka teoria? Naturalnie nie ma jednoznacznej odpowiedzi 

na te pytania. Szeroko rozumiana filozofia praktyczna, z racji jej preskryptyw-

nego charakteru, wydaje się najbardziej predestynowana do pełnienia funkcji 

nawigatora w sytuacji kryzysu orientacji. Trudno jednak wyobrazić sobie sytua-

cję, w której filozofia praktyczna, nawet najswobodniej rozumiana, mogłaby 

abstrahować od filozoficznej tradycji i historycznych osiągnięć myślenia speku-

latywnego.  

Dodatkowo pojawiają się głosy poddające w wątpliwość prawomocność 

roszczeń myślenia filozoficznego do ukierunkowywania praktyki życiowej w 
                                                           

32 Por. J. Habermas, Teoria działania komunikacyjnego, t. II: Przyczynek do krytyki rozumu 

funkcjonalnego, tłum. A. M. Kaniowski, PWN Warszawa 2002, s. 208–209. 
33 Zapis debaty czytelnik znajdzie w pracy: J. Habermas, N. Luhmann, Theorie der Gesellschaft 

oder Sozialtechnologie. Was leistet die Systemforschung?, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1971. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

37 

 

sytuacji orientacyjnego kryzysu. Sugeruje się, że refleksja filozoficzna jest nie 

tyle sposobem zarządzania kryzysem, ile raczej jego symptomem, zaś uważanie 

filozofii za terapię w sytuacji kryzysu świadczy co najwyżej o naiwności34. 

Rozwój nauk szczegółowych oraz postępująca specjalizacja wywłaszczyły filo-

zofię z tradycyjnie przynależnych jej obszarów kompetencji tak dalece, że obec-

nie jest ona jedynie „kompetentna w kompensowaniu własnej niekompetencji”35 

i w efekcie osuwa się w „żmudną i nudną” filologiczną analizę tekstów36. 

Niekiedy wątpliwości odnośnie orientującej funkcji refleksji filozoficznej 

nie przybierają tak radykalnej postaci i ograniczają się jedynie do pytania o sku-

teczność. Przywołany wcześniej Ulrich Beck, porównując orientującą i doradczą 

funkcję filozofii do hamulca rowerowego w samolocie międzykontynentalnym, 

sformułował pod adresem refleksji filozoficznej zarzut, że podejmowane przez 

nią rozstrzygnięcia konkretnych sporów czy kontrowersji społeczno-moralnych 

przychodzą zwykle za późno, aby mogły posiadać jakiekolwiek znaczenie dla 

sfery publicznej. Ten zarzut spóźnionego czasu reakcji nie jest niczym nowym. 

Już Hegel w przedmowie do Zasad filozofii prawa zarzucał filozofii, że przy-

chodzi dopiero wówczas, gdy ukształtowanie świata już się zestarzało. Jeśli za-

rzut ten jest choćby w części słuszny, to w obecnym „czasie zamętu” oraz towa-

rzyszącemu procesom modernizacji przyspieszeniu37 nie jest możliwe, aby filo-

zofia mogła pełnić funkcję orientującą. Jeśli bowiem „filozofia pełni funkcję 

polegającą na dostosowaniu elementarnych schematów orientowania się w rze-

czywistości (którymi kierujemy się w naukowej i każdej innej praktyce) do 

zmienionej sytuacji”38, to wówczas w warunkach nieustannej zmiany społecznej 

i wzrastającego tempa przemian rzeczywistości, refleksja filozoficzna nie potra-

fiłaby spełnić funkcji orientującej, gdyż sama fabrykowałaby nieustannie nowe 

schematy orientowania się w świecie społecznym, zwiększając jedynie orienta-

cyjny zamęt (zarzut Niklasa Luhmanna). Refleksja filozoficzna może zatem 

                                                           
34 Por. R. Speamann, Filozofia jako zinstytucjonalizowana naiwność, [w:] tenże, Kroki poza 

siebie. Przemówienia i eseje I, tłum. J. Merecki, Oficyna Naukowa, Warszawa 2012, s. 22. 
35 Por. O. Marquard, Kompetencja w kompensowaniu niekompetencji? O kompetencji i niekom-

petencji filozofii, [w:] tenże, Rozstanie z filozofią pierwszych zasad. Studia filozoficzne, tłum. K. 

Krzemieniowa, Oficyna Naukowa, Warszawa 1994, s. 23–38. 
36 Por. H. Schnädelbach, Morbus hermeneuticus – tezy na temat pewnej choroby filozoficznej, 

[w:] tenże, Rozum i historia. Odczyty i rozprawy 1, tłum. K. Krzemieniowa, Oficyna Naukowa, War-

szawa 2001, s. 221–227. 
37 Por. H. Rosa, Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne, Suhr-

kamp, Frankfurt am Main 2005; R. Koselleck, Skrócenie czasu i przyspieszenie. Studium na temat 

sekularyzacji, [w:] tenże, Warstwy czasu. Studia z metahistorii, tłum. K. Krzemieniowa, J. Merecki, 

Oficyna Naukowa, Warszawa 2012, s. 158–181. 
38 H. Lübbe, Unsere stille Kulturrevolution, dz. cyt., s. 76. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

38 

 

działać orientująco jedynie wówczas, gdy czerpiąc z własnych zasobów wiedzy 

o człowieku i specyfice kontekstu społecznego, analizuje zmienione sytuacje, 

interpretuje je, tworzy typologie i schematy operacyjne, ale bynajmniej nie do-

stosowuje się do tempa i treści przemian. W przeciwnym razie odzwierciedlała-

by jedynie deficyt orientacji na innej, ideowej i refleksyjnej płaszczyźnie, by-

najmniej go jednak nie usuwając. 

Czy w świetle tego, co zostało wyżej powiedziane można nadal uważać fi-

lozofię za „intelektualną sztukę refleksji, której celem jest rozwiązanie kryzy-

sów orientacji”39? Odo Marquard z pewnością uznałby tę ambicję filozofii za 

„pieśń przeszłości”. Zdaniem niedawno zmarłego sceptyka z Gießen, historia 

filozofii jest historią stopniowej redukcji kompetencji filozofii i dlatego obecnie 

„sprawozdanie dotyczące kompetencji filozofii to orgia ofert bez pokrycia”40. 

Przekonanie, że refleksja filozoficzna może być kursem pilotażu w kryzysach 

orientacji jest jedynie ostatnim szańcem, który chroni filozofów przed koniecz-

nością wycofania się w rejony czystej zbędności41. Jednak w tej walce filozofia 

również przegrywa. Jej głównym wrogiem jest literatura, która zdaje się zdecy-

dowanie lepiej predestynowana do roli przewodnika w sytuacjach kryzysu 

orientacji42. Jak zauważa Richard Rorty, dzieła literatury pięknej „pokazują nam 

zwłaszcza, jak nasze dążenie do autonomii, nasze prywatne obsesje związane z 

osiągnięciem jakiegoś rodzaju doskonałości mogą czynić nas obojętnymi na 

cierpienie i upokorzenie, których stajemy się przyczyną. Są to dzieła, które wyo-

strzają konflikt pomiędzy powinnościami wobec siebie a powinnościami wobec 

innych43. 

To przekonanie Rorty’ego niesie wraz z sobą doniosłe konsekwencje spo-

łeczno-polityczne, ponieważ „społeczeństwo, które zaczerpnęłoby swój słownik 

moralny z powieści, a nie z traktatów ontoteleogicznych czy ontyczno-

moralnych, nie zadawałoby sobie pytań o ludzką naturę, cel ludzkiego istnienia 

                                                           
39 H. Lübbe, Hochschulpolitik, Gegenaufklärung und die Stellung der Philosophie, [w:] Dimen-

sionen des Rechts: Gedächtnisschrift für René Marcic, red. M. Fischer, R. Jakob, E. Mock, H. Schrei-

ner, Duncker&Humblot, Berlin 1974, s. 1045. 
40 O. Marquard, Kompetencja w kompensowaniu niekompetencji? O kompetencji i niekompeten-

cji filozofii, dz. cyt., s. 27. 
41 Por. tamże, s. 30. 
42 Warto w tym kontekście przywołać stwierdzenie Richarda Rorty’ego, który pisał: „zachodni 

intelektualiści przebyli od czasów renesansu trzy etapy: spodziewali się zbawienia najpierw od Boga, 

potem od filozofii, a dziś spodziewają się go od literatury”. R. Rorty, Filozofia jako gatunek przej-

ściowy, [w:] tenże, Filozofia jako polityka kulturalna, tłum. B. Baran, Wyd. Czytelnik, Warszawa 

2009, s. 147. 
43 R. Rorty, Przygodność, ironia i solidarność, tłum. W. Popowski, W.A.B, Warszawa 2009, s. 

218. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

39 

 

lub też sens ludzkiego życia. Pytałoby raczej o to, co możemy zrobić, aby bez-

konfliktowo współżyć ze sobą nawzajem, jak możemy ułożyć swoje sprawy, 

aby było nam ze sobą dobrze, jakie instytucje można zmienić, aby przysługujące 

każdemu prawo do zrozumienia miało większą szansę obowiązywania”44. 

Jeśli w refleksji filozoficznej chcemy widzieć remedium na współczesny 

kryzys orientacji, to dochodzące do nas pogłoski o jej agonii musimy uznać za 

fałszywe. Jednakże należałoby wówczas ustosunkować się jakoś do przywoła-

nych wyżej głosów sceptyków, którzy nie dają wiary orientującej funkcji filozo-

fii. W ostatniej części tego artykułu spróbuję krótko odpowiedzieć na te zarzuty, 

wychodząc z założenia, że jeśli wypracujemy odpowiedni model refleksji filozo-

ficznej, to przekonanie, że filozofia może pełnić rolę przewodnika w sytuacjach 

kryzysu orientacji nie będzie bynajmniej niedorzeczne. 

 

III 

 

 Pytanie o praktyczny, czasem wręcz aplikacyjny, wymiar filozofii nie jest 

bynajmniej nowe i nie pojawiło się wraz z modą na etykę stosowaną. Pierre Ha-

dot wprost zauważa, że nie sposób zrozumieć filozoficznych koncepcji starożyt-

nej Grecji, jeśli się nie weźmie pod uwagę, że „prawdziwa filozofia w starożyt-

ności to ćwiczenie duchowe. Teorie filozoficzne są albo wprost oddane w służbę 

praktyki duchowej – jak w przypadku stoicyzmu i epikureizmu – albo wzięte 

jako przedmiot ćwiczeń intelektualnych, to znaczy praktyki życia kontempla-

cyjnego, które w końcu samo jest niczym innym niż ćwiczenia duchowe”45. 

 Dla przedstawicieli hellenistycznych i rzymskich szkół filozoficznych by-

ło oczywiste, że filozofia nie polega ani na nauczaniu oderwanej od życia teorii, 

ani na egzegezie tekstów filozoficznych, ale na sztuce życia, na umiejętności 

kształtowania w sobie określonej postawy, która przeniknie całą naszą egzysten-

cję. Filozofia zatem jest nie teorią, lecz sposobem istnienia w świecie, który mu-

si być nieustannie aktualizowany i wcielany w życie. Dla starożytnych Greków 

celem zajmowania się filozofią nie była intelektualna biegłość lub analiza kon-

kretnego problemu, lecz przekształcenie własnego życia w taki sposób, aby 

przekraczając własną jednostkowość, osiągnąć spokój ducha, wewnętrzną wol-

                                                           
44 Tenże, Heidegger, Kundera, Dickens, tłum. M. Kwiek, [w:] Między pragmatyzmem a post-

modernizmem. Wokół filozofii Richarda Rorty’ego, red. A. Szahaj, Wyd. UMK, Toruń 1995, s. 95. 
45 P. Hadot, Ćwiczenie duchowe, [w:] tenże, Filozofia jako ćwiczenie duchowe, tłum. P. Domań-

ski, Fundacja Aletheia, Warszawa 2003, s. 58–59. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

40 

 

ność, świadomość uczestnictwa w tym, co uniwersalne46. Ten duch praktyczno-

ści widać nawet u Arystotelesa, którego filozofia przez komentatorów uważana 

jest za metodyczny wykład usystematyzowanej teorii. Tymczasem dla Arystote-

lesa filozofia nie ograniczała się do czystego wykładu wiedzy, lecz stanowiła 

właściwość ducha i efekt wewnętrznego kształtowania siebie. Taki był właśnie 

sens praktyczności w etyce Arystotelesa, u którego nastąpiło wyraźne przesunię-

cie akcentów z poznania dobra samego, jak to miało miejsce jeszcze u Platona, 

na jego urzeczywistnienie47. Zdaniem Stagiryty, refleksja moralna nie posiada 

charakteru czysto teoretycznego, ponieważ „zastanawiamy się nad dzielnością 

nie dla poznania, czym ona jest, lecz po to, by stać się dzielnymi, bo w przeciw-

nym wypadku nie mielibyśmy żadnego pożytku z tych rozważań48 W innym zaś 

miejscu Arystoteles podkreśla: „Natomiast co się tyczy cnoty, to nie wiedza o 

jej istocie jest najbardziej cenna, lecz poznanie dzięki czemu ona powstaje, bo 

nie chcemy wiedzieć, czym jest męstwo, lecz być mężnymi, ani czym jest spra-

wiedliwość, lecz chcemy być sprawiedliwymi”49.  

Wraz z postępującą chrystianizacją filozofii i scholastycznym określeniem 

„służebnej” funkcji filozofii względem teologii, refleksję filozoficzną pozba-

wiono wymiaru ćwiczeń duchowych, które zostały włączone w obszar ascetyki i 

mistyki chrześcijańskiej50. W konsekwencji filozofię sprowadzono do roli ma-

gazynu konceptualnych prefabrykatów, zaś jej funkcja została ograniczona do 

pojęciowego oczyszczania teoretycznego przedpola teologii51. Nowożytnemu 

rozwojowi przyrodoznawstwa towarzyszyła wprawdzie emancypacja filozofii, 

ale w dalszym ciągu zachowała ona wiele cech odziedziczonych po koncepcji 

scholastycznej, w tym swój wybitnie teoretyczny rys. Stopniowa systematyzacja 

filozofii prowadziła do erozji jej poszczególnych subdyscyplin, takich jak choć-

                                                           
46 Por. tenże, Filozofia jako sposób życia, [w:] tenże, Filozofia jako ćwiczenie duchowe, dz. cyt., 

s. 287–302. 
47 Por. W. Wróblewski, Filozofia praktyczna Arystotelesa i jej antropologiczne aspekty, Wyd. 

Edytor, Toruń 1991, s. 23–24. 
48 Arystoteles, Etyka nikomachejska, 1103b 25-30 (tłum. D. Gromska, PWN, Warszawa 1982, 

s. 45–46).. 
49 Tenże, Etyka eudemejska, 1216b 21-26 (tłum. W. Wróblewski, [w:] tenże, Dzieła wszystkie, 

PWN, Warszawa 1996, t. 5, s. 409). 
50 Por. Ewagriusz z Pontu, Pisma ascetyczne, tłum. K. Bielawski, M Grzelak, Wyd. Benedykty-

nów, Kraków-Tyniec 2011, t. I-II; Tomasz à Kempis, O naśladowaniu Chrystusa, tłum. A. Kamień-

ska, PAX, Warszawa 2009; W. Ferreriusz, Traktat o życiu duchowym, tłum. M. Czekański, Wyd. Be-

nedyktynów, Kraków-Tyniec 2013; I. Loyola, Ćwiczenia duchowne, tłum. J. Ożóg SJ, WAM, Kraków 

1996; Teresa od Jezusa, Droga doskonałości, tłum. H. P. Kossowski, Wyd. Karmelitów Bosych, Kra-

ków 2014; Jan od Krzyża, Dzieła, tłum. B. Smyrak, Wyd. Karmelitów Bosych, Kraków 2010. 
51 Por. M. Seckler, «Philosophia ancilla theologiae». Über die Ursprünge und den Sinn einer 

anstößig gewordenen Formel, „Theologische Quartalschrift” 1991, vol. 171, z. 3, s. 161–187. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

41 

 

by etyka, która rugowana z tradycyjnie przynależnych jej obszarów oraz pozba-

wiana narzędzi normowania szeroko rozumianej praktyki, przekształciła się z 

czasem w (post)idealistyczną filozofię moralności. Ten proces stopniowej de-

centralizacji filozofii praktycznej doskonale można prześledzić na przykładzie 

etyki Kantowskiej. Zarówno wprowadzenie do Krytyki władzy sądzenia jak i 

Metafizyka moralności, nie pozostawiają najmniejszych wątpliwości, że „nie 

można zaliczać do filozofii praktycznej nauki o gospodarce domowej, rolnej, 

państwowej, sztuki towarzyskiego obcowania, przepisów dietetyki, a nawet 

ogólnej nauki o szczęśliwości oraz umiejętności poskramiania skłonności i 

ujarzmiania afektów w imię tej szczęśliwości – a tym mniej można sądzić, że 

stanowią one drugą [obok filozofii teoretycznej – T.S.] część filozofii w ogóle; 

wszystkie one bowiem zawierają tylko prawidła [technicznej] zręczności (…) i 

nie mogą przeto domagać się miejsca w specjalnej filozofii zwanej praktycz-

ną”52. 

Hans Krämer trafnie zauważa, że Kant usiłując dokonać semantycznego 

zawężenia pojęć „praktyka” i „praktyczny” zdawał się nie zauważać, że filozofia 

praktyczna ma na uwadze praktykę w szerokim sensie tego słowa, a nie wyłącz-

nie praktykę moralną czy jakąś inną „praktykę przymiotnikową”53. Niemniej to 

właśnie wraz z zawężeniem pojęcia „praktyki” i zerwaniem z dotychczasową 

tradycją etyczną do filozofii zostaje wprowadzona bezwarunkowość czystej po-

winności moralnej. Odtąd etykę filozoficzną bardziej niż dążenie do eudajmonii 

interesują stosunki osobowe i obecny w nich element preskryptywny. 

 Jednakże nawet w idealistycznej etyce powinności dostrzec można pozo-

stałości po integralnym pojęciu filozofii praktycznej. W Kantowskiej filozofii 

moralności będzie to koncepcja etycznej metodologii, rozumianej jako sposób 

zapewnienia prawom czystego praktycznego rozumu dostępu do ludzkiego 

umysłu54. W ujęciu Kanta etyczna metodologia to nic innego jak teoria moral-

nego kształcenia (dydaktyka etyczna) i ćwiczenia (ascetyka etyczna)55. Problem 

ascetyki jako „praktycznej i pragmatycznej nauki kunsztu moralnego”56 podej-

mie następnie Fichte, pisząc o ascetyce jako dopełnieniu filozofii moralności57. 

                                                           
52 I. Kant, Krytyka władzy sądzenia, tłum. J. Gałecki, PWN, Warszawa 1986, s. 14–15. Por. też 

I. Kant, Metafizyczne podstawy nauki o cnocie, tłum. W. Galewicz, Wyd. Antyk, Kęty 2002, s. 76. 
53 Por. H. Krämer, Etyka integralna, dz. cyt., s. 99–100. 
54 Por. I. Kant, Krytyka praktycznego rozumu, tłum. B. Bornstein, Wyd. Antyk, Kęty 2002, s. 149. 
55 Por. tenże, Metafizyczne podstawy nauki o cnocie, dz. cyt., s. 157–165. 
56 J. G. Fichte, Das System der Sittenlehre (1812), [w:] Fichtes Werke, red. I. H. Fichte, t. XI: 

Vermischte Schriften aus dem Nachlass, Walter de Gruyter & Co.. Berlin 1971, s. 41. 
57 Tenże, Ascetik als Anhang zur Moral, [w:] tenże, Nachgelassene Werke, red. I. H. Fichte, t. 

III: System der Sittenlehre; Vorlesungen über die Bestimmung des gelehrten und vermischte Aufsätze, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

42 

 

Również we francuskiej moralistyce oświeceniowej, w twórczości takich auto-

rów jak La Bruyère, La Rochefoucauld czy de Chamfort (lub wcześniej u Mon-

taigne’a) dostrzec można nawiązania do pierwotnego rozumienia filozofii jako 

sztuki kształtowania własnej egzystencji58. Przywołane wyżej przykłady są je-

dynie drobną pozostałością nie zredukowanej wielowymiarowości etyki i cha-

rakterystycznego dla czasów starożytnych przekonania o wybitnie praktycznym 

znaczeniu filozofii w ludzkim życiu. 

 Pytanie o praktyczny wymiar filozofii i jej aplikacyjny potencjał zbiega 

się zazwyczaj z epokami przejścia i kryzysu, w których potrzeba ukierunkowa-

nia staje się szczególnie nagląca, a niekiedy nawet dramatyczna, ponieważ do-

tychczasowe formy orientacji nie nadążają za tempem przemian społeczno-

politycznych. Refleksja filozoficzna okazuje się wówczas mało efektywna, a 

nawet zbędna, gdyż nie potrafi dokonać myślowej systematyzacji i typologizacji 

sytuacji kryzysowych ani zaprojektować konkretnych rozwiązań59. W tej sytua-

cji tradycyjny model refleksji filozoficznej, który przybiera postać teoretyczne-

go wykładu wiedzy lub historiograficznego przedstawienia następujących po 

sobie koncepcji, stopniowo traci na znaczeniu. Klasyczne problemy filozofii i 

myślowe spory „wielkich narracji” uznaje się za dawno przebrzmiałe i intelek-

tualnie jałowe. Richard Rorty nie bez słuszności zauważył: „Problemy te, zato-

pione w bursztynie jako „problemy filozofii”, nadal angażują wyobraźnię co 

zdolniejszego studenta. Nikt jednak nie będzie twierdził, że dyskusja nad nimi 

stanowi centrum życia intelektualnego”60. 

W tej sytuacji ucieczka w rzekomo „elitarny” charakter filozofii okazuje się 

być oznaką w równym stopniu arogancji, co bezsilności. Zdaje się, że nikt nie 

ujął tego dobitniej niż Ferdynand Ebner, który we Fragmentach pneumatolo-

gicznych pisał: „Jeśli chciałbym, by mimo wszystko filozofia zajęła się kiedyś 

                                                           
Walter de Gruyter & Co., Berlin 1962, s. 119-144. Szerzej na temat koncepcji Fichteańskiej filozofii 

praktycznej i jej znaczeniu dla współczesnej etyki zob.: P. L. Oesterreich, Bedeutung von Fichtes An-

gewandter Philosophie für die Praktische Philosophie der Gegenwart, „Fichte-Studien: Beiträge zur 

Geschichte und Systematik der Transzendentalphilosophie”, t. XIII: Fichte im 20. Jahrhundert, red. 

W. H. Schrader, Radopi, Amsterdam 1997, s. 223–240. 
58 Por. R. Zimmer, Moraliści europejscy. Przewodnik, tłum. P. Graczyk, Prószyński i S-ka, 

Warszawa 2008. 
59 Warto w tym kontekście przywołać słowa Garriego Kasparowa, legendarnego szachisty, który 

w jednym z wywiadów zauważył: „Są okresy, że historia świata toczy się wolno. My jednak żyjemy 

teraz w czasach ekstremalnie szybkich, gdzie próba przewidywania czegokolwiek w perspektywie lat 

nie ma większego sensu”. http://www.money.pl/gospodarka/raporty/artykul/garri-kasparow-w-money-

pl-im-gorsza-kondycja,161,0,1924769.html [dostęp: 15.10.2015]. 
60 R. Rorty, Wielkość, głębia i skończoność, [w:] tenże, Filozofia jako polityka kulturalna, dz. 

cyt., s. 124. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

43 

 

tym, że Ja jestem – wobec niej takie żądanie brzmi jak zarozumiałość – prawdo-

podobnie odpowie mi, z jej punktu widzenia prawidłowo: »co obchodzisz filo-

zofię ty i twoja egzystencja? ona ma ważniejsze prace do wykonania, musi roz-

wiązać w końcu problemy świata, bycia i myślenia, a tobą mogłaby zaintereso-

wać się jedynie wtedy, gdybyś był Ja absolutnym« (...) Wtedy jednak i ja mogę 

odpowiedzieć – czyż mam mniej racji? – »jeśli tak jest, to co mnie obchodzi fi-

lozofia? Mam ważniejsze prace do wykonania, muszę egzystować«”61. 

 Współczesne nawoływania o restytucję charakterystycznej dla niemiec-

kiego oświecenia „filozofii popularnej”62, nowatorskie projekty spod znaku 

„praktyki filozoficznej”63 czy choćby jednostkowe podejmowanie zapomnia-

nych motywów myślowych64, świadczą jednoznacznie o próbach odzyskania 

utraconych przez filozofię kompetencji normowania świata życia i kierunkowa-

nia codziennej praktyki65. Zwłaszcza rozwijana w Niemczech od lat osiemdzie-

siątych „praktyka filozoficzna” wydaje się niezwykle interesująca i intelektual-

nie płodna66. Koncepcja doradztwa filozoficznego, które początkowo było alter-

natywą dla psychoterapii, a z czasem przekształciło się w wieloaspektowe po-

radnictwo życiowe, powstała na gruncie utworzonego w 1981 roku Instytutu 

Praktyki Filozoficznej. Jego celem było świadczeń usług z zakresu poradnictwa 

życiowego adresowanego do osób, których kondycja egzystencjalna jest nazna-

czona cierpieniem lub lękiem, a które z uwagi na specyfikę problemów nie chcą 

zwrócić się do psychologa. Rozjaśnienia egzystencji klient miał osiągnąć przy 

pomocy rozmowy doradczej z zawodowym filozofem-praktykiem. Punktem 

wyjścia dla doradczej rozmowy z klientem jest refleksyjne uwyraźnienie i do-

pełnienie tych regulacji, które i tak są już obecne w życiu codziennym i myśle-

                                                           
61 F. Ebner, Fragmenty pneumatologiczne, tłum. K. Skorulski, Wyd. IFiS PAN, Warszawa 

2006, s. 101–102. 
62 Por. H. Lübbe, Wozu Philosophie? Aspekte einer ärgerlichen Frage, dz. cyt., s. 128-147; W. 

Ch. Zimmerli, Arbeitsteilige Philosophie? Gedanken zur Teil-Rehabilitierung der Popularphilosophie, 

[w:] Wozu Philosophie? Stellungnahmen eines Arbeitskreises, dz. cyt., s. 181–212. 
63 Por. G. B. Achenbach, Philosophische Praxis. Vorträge und Aufsätze, Dinter, Köln 1984; 

E. Ruschmann, Philosophische Beratung, Kohlhammer, Stuttgart 1999; G. Witzany, Philosophieren in 

einer bedrohten Welt. Vorträge und Essays wider die technokratische Vernunft, Die Blaue Eule, Essen 

1989. 
64 Por. W. Schmid, Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1998; M. Seel, Versuch über die Form des Glücks. Studien zur Ethik, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995. 
65 T. Kobusch, Philosophie als Lebensform, [w:] Warum noch Philosophie?: historische, syste-

matische und gesellschaftliche Positionen, red. M. van Ackeren, T. Kobusch, J. Müller, Walter de 

Gruyter & Co., Berlin-Boston 2011, s. 197–214. 
66 Por. O. Marquard, Praxis, Philosophische, [w:] Historisches Wörterbuch der Philosophie, 

red. J. Ritter, K. Gründer, G. Gabriel, t. VII: P-Q, Schwabe Verlag, Basel 1989, s. 1307–1308. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

44 

 

niu potocznym. Pomimo wielu głosów krytycznych, jakie formułowano pod ad-

resem koncepcji praktyki filozoficznej, znalazła ona liczne grono admiratorów i 

obecnie stanowi rozbudowaną, interdyscyplinarnie ugruntowaną koncepcję me-

todycznego zastosowania filozofii w codziennym życiu67. Praktyka filozoficzna 

zasadniczo stanowiła powrót do starożytnego rozróżnienia wykładu filozoficz-

nego i filozofii sensu stricto. W ujęciu Greków poszczególne dyscypliny, takie 

jak etyka, logika, fizyka były jedynie częścią wykładu filozoficznego, a nie sa-

mej filozofii. W porządku dydaktycznym i pedagogicznym trzeba wprawdzie 

przedstawić teorię moralności czy logiki, ale celem jest nie wykład teorii, ale 

nabycie umiejętności życia etyką i logiką. Innymi słowy, chodzi o to, żeby przy-

swoić i częścią swojej egzystencji uczynić to, co zostało wcześniej poznane i 

przyswojone intelektualnie68.  

 Współczesna tendencja do filologizacji filozofii z jednej strony oraz jej 

historyzacji z drugiej, nie sprzyja rehabilitacji praktyki filozoficznej opartej na 

rozróżnieniu wykładni i filozofii „właściwej”. Na większości uczelni wyższych 

gwarantem „naukowości” filozofii i jej statusu jako dyscypliny akademickiej 

jest interpretacja i wykładnia tekstów. W ten sposób mimowolnie pomija się 

problemy, które stanowiły faktyczny powód powstania danego tekstu. Przed-

miotem namysłu filozoficznego nie jest filozofia Arystotelesa czy Kanta i ich 

działa, ale problemy, które ożywiały ich umysłowość69. Prawie osiemdziesiąt lat 

temu Nicolai Hartmann przeczuwał to zagrożenie, kiedy pisał o konieczności 

rozróżnienia między myśleniem systemowym a problemowym. To ostatnie, 

zdaniem Hartmanna, „niczego z góry nie przesądza, nie zakłada żadnego obrazu 

świata, do którego wszystko ma zmierzać, a co najmniej w każdej chwili gotowe 

jest go zrewidować. Nie pozwala narzucić sobie własnych zasad, lecz dopiero 

ich szuka. Wychodzi od zastanych problemów lub od takich, na jakie natrafia w 

swych badaniach; zabiega o rozwiązywanie problemów, a gdy ich rozwiązać nie 

może, szuka nadal uporczywie i trwa w niepewności”70. 

 Hartmannowskie rozróżnienie warto przywołać, ponieważ współczesna 

refleksja filozoficzna nadal pozostaje w zbyt małym stopniu problemowa. Tym, 

czego rzeczywiście należy w myśleniu filozoficznym uniknąć są spekulatywne 

                                                           
67 Por. G. B. Achenbach, Kurzgefaßte Beantwortung der Frage: Was ist Philosophische Pra-

xis?, http://www.achenbach-pp.de/de/philosophischepraxis_text_was_ist.asp [dostęp: 15.10.2015]. 
68 Por. P. Hadot, Filozofia jako sposób życia, dz. cyt., s. 291. 
69 Por. H. Schnädelbach, Morbus hermeneuticus – tezy na temat pewnej choroby filozoficznej, 

dz. cyt., s. 221–227. 
70 N. Hartmann, Myśl filozoficzna i jej historia, [w:] tenże, Myśl filozoficzna i jej historia; Sys-

tematyczna autoprezentacja, tłum. J. Garewicz, Wyd. Comer, Toruń 1994, s. 15. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

45 

 

i konstrukcyjne założenia systemowe, które uprzedzają refleksję i z góry okre-

ślają jej cele. Obumieranie i upadek największych osiągnięć filozoficznej speku-

lacji, które niekiedy były interpretowane jako upadek samej filozofii, okazywały 

się w rzeczywistości symptomem jej rozkwitu i wyzwolenia ze skostniałych 

struktur systemu. Jeśli aplikacyjność filozofii ma być w ogóle możliwa, to punk-

tem wyjścia refleksji musi być sam problem, który następnie jedynie wtórnie i 

pomocniczo może zostać omówiony w świetle swojego historycznego rozwoju. 

Historiografia i filozoficzne literaturoznawstwo są jedynie narzędziami, a nie 

celem filozoficznej refleksji. Ta, jeśli ma pozostać żywa i płodna, musi mieć na 

uwadze potrójne odniesienie: do tego, kto pyta, o co pyta i dlaczego pyta. Jeśli 

warunek ten zostanie spełniony, to „filozofia nie skończy się, póki żyją lu-

dzie”71. 

 

 

Bibliografia 

  

Achenbach G. B., Philosophische Praxis. Vorträge und Aufsätze, Dinter, Köln 

1984. 

Achenbach G. B., Kurzgefaßte Beantwortung der Frage: Was ist Philosophische 

Praxis?, http://www.achenbach-pp.de/de/philosophischepraxis_text_was_ 

ist.asp (dostęp: 15.10.2015 r.). 

Arystoteles, Etyka nikomachejska, tłum. D. Gromska, PWN, Warszawa 1982. 

Arystoteles, Etyka eudemejska, tłum. W. Wróblewski, [w:] tenże, Dzieła wszyst-

kie, PWN, Warszawa 1996, t. 5. 

Bauman Z., Etyka ponowoczesna, tłum. J. Bauman, J. Tokarska-Bakir, PWN, 

Warszawa 1996. 

Baumgartner H.-M., Wozu noch Philosophie? Perspektiven einer berechtigten 

aber keineswegs bedrängenden Frage, [w:] Wozu Philosophie? Stellung-

nahmen eines Arbeitskreises, red. H. Lübbe, Walter de Gruyter, Berlin 

1978. 

Beck U., Gegengifte. Die organisierte Unverantwortlichkeit, Suhrkamp, Fran-

furt am Main 1988. 

Berger P. L., Między relatywizmem i fundamentalizmem, tłum. R. Lewandowski, 

„W drodze” 2007, nr 9. 

Bordat J., Ethik im 21. Jahrhundert, „Marburger Forum: Beiträge zur geistigen 

Situation der Gegenwart” 2008, nr 5. 

                                                           
71 K. Jaspers, Wiara filozoficzna, tłum. A. Buchner i in., Wyd. Comer, Toruń 1994, s. 112. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

46 

 

Ebner F., Fragmenty pneumatologiczne, tłum. K. Skorulski, Wyd. IFiS PAN, 

Warszawa 2006.  

Ewagriusza z Pontu, Pisma ascetyczne, tłum. K. Bielawski, M Grzelak, Wyd. 

Benedyktynów, Kraków–Tyniec 2011, t. I-II. 

Fellmann F., Orientierung Philosophie. Was sie kann, was sie will, Rowohlt, 

Reinbek 2000. 

Ferreriusz W., Traktat o życiu duchowym, tłum. M. Czekański, Wyd. Benedyk-

tynów, Kraków–Tyniec 2013. 

Fichte J. G., Ascetik als Anhang zur Moral, [w:] tenże, Nachgelassene Werke, 

red. I. H. Fichte, t. III: System der Sittenlehre; Vorlesungen über die Be-

stimmung des gelehrten und vermischte Aufsätze, Walter de Gruyter & Co., 

Berlin 1962. 

Fichte J. G., Das System der Sittenlehre (1812), [w:] Fichtes Werke, red. I. H. 

Fichte, t. XI: Vermischte Schriften aus dem Nachlass, Walter de Gruyter & 

Co.. Berlin 1971. 

Giddens A., Nowoczesność i tożsamość. „Ja” i społeczeństwo w epoce późnej 

nowoczesności, tłum. A. Szulżycka, PWN, Warszawa 2001. 

Giddens A., Przemiany intymności. Seksualność, miłość i erotyzm we współcze-

snych społeczeństwach, tłum. A. Szulżycka, PWN, Warszawa 2007. 

Giddens A., Życie w społeczeństwie posttradycyjnym, [w:] U. Beck, A. Giddens, 

S. Lash, Modernizacja refleksyjna. Polityka, tradycja i estetyka w porządku 

społecznym nowoczesności, tłum. J. Konieczny, PWN, Warszawa 2009. 

Habermas J., Luhmann N., Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie. 

Was leistet die Systemforschung?, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1971. 

Habermas J., Die neue Unübersichtlichkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1985. 

Habermas J., Vorpolitische moralische Grundlagen eines freiheitlichen Staates, 

[w:] J. Habermas, J. Ratzinger, Dialektik der Säkularisierung: über Ver-

nunft und Religion, Herder Verlag, Freiburg im Breisgau-Wien 2007. 

Habermas J., Teoria działania komunikacyjnego, t. II: Przyczynek do krytyki ro-

zumu funkcjonalnego, tłum. A. M. Kaniowski, PWN Warszawa 2002. 

Hadot P., Ćwiczenie duchowe, [w:] P. Hadot, Filozofia jako ćwiczenie duchowe, 

tłum. P. Domański, Fundacja Aletheia, Warszawa 2003. 

Hadot P., Filozofia jako sposób życia, [w:] P. Hadot, Filozofia jako ćwiczenie 

duchowe, tłum. P. Domański, Fundacja Aletheia, Warszawa 2003. 

Hartmann N., Myśl filozoficzna i jej historia; Systematyczna autoprezentacja, 

tłum. J. Garewicz, Wyd. Comer, Toruń 1994. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

47 

 

Hartmann N., Wprowadzenie do filozofii, tłum. A. J. Noras, Fundacja Aletheia, 

Warszawa 2000. 

Höffe O., Pluralizm i tolerancja. W sprawie legitymizacji modernizmu, [w:] O. 

Höffe, Etyka państwa i prawa, tłum. Cz. Porębski, Wyd. Znak, Kraków 

1992. 

Hegel G. F. W., Zasady filozofii prawa, tłum. A. Landman, PWN, Warszawa 

1969. 

Illouz E., Uczucia w dobie kapitalizmu, tłum. Z. Simbierowicz, Oficyna Nauko-

wa, Warszawa 2010. 

Jan od Krzyża, Dzieła, tłum. B. Smyrak, Wyd. Karmelitów Bosych, Kraków 

2010. 

Jaspers K., Wiara filozoficzna, tłum. A. Buchner i in., Wyd. Comer, Toruń 1994. 

Kant I., Krytyka władzy sądzenia, tłum. J. Gałecki, PWN, Warszawa 1986. 

Kant I., Uzasadnienie metafizyki moralności, tłum. M. Wartenberg, Wyd. An-

tyk, Kęty 2001. 

Kant I., Krytyka praktycznego rozumu, tłum. B. Bornstein, Wyd. Antyk, Kęty 

2002. 

Kant I., Metafizyczne podstawy nauki o cnocie, tłum. W. Galewicz, Wyd. Antyk, 

Kęty 2002. 

Klimczak Ł., Neoliberalizm i keynesizm w polityce gospodarczej: lekcje z kryzy-

su, „Nierówności Społeczne a Wzrost Gospodarczy” 2013, z. 31: Kryzys fi-

nansów publicznych: przyczyny, implikacje, perspektywy spójności spo-

łeczno-ekonomicznej. 

Kobusch T., Philosophie als Lebensform, [w:] Warum noch Philosophie?: histo-

rische, systematische und gesellschaftliche Positionen, red. M. van Acke-

ren, T. Kobusch, J. Müller, Walter de Gruyter & Co., Berlin–Boston 2011. 

Kołodko G. W., Neoliberalizm i systemowy kryzys globalnej gospodarki, [w:] 

Globalizacja, kryzys i co dalej?, red. G. W. Kołodko, Wyd. Poltext, War-

szawa 2010. 

Kołodko G. W., Ekonomia kryzysu czy kryzys ekonomii?, „Master of Business 

Administration” 2011, nr 2. 

Koselleck R., Skrócenie czasu i przyspieszenie. Studium na temat sekularyzacji, 

[w:] R. Koselleck, Warstwy czasu. Studia z metahistorii, tłum. K. Krzemie-

niowa, J. Merecki, Oficyna Naukowa, Warszawa 2012. 

Krämer H., Etyka integralna, tłum. M. Poręba, Wyd. Rolewski, Nowa Wieś 

2004. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

48 

 

Kutschera F. von, Wielkie pytania. Rozważania filozoficzno-teologiczne, tłum. J. 

Merecki, Oficyna Naukowa, Warszawa 2007. 

Loyola I., Ćwiczenia duchowne, tłum. J. Ożóg SJ, WAM, Kraków 1996. 

Luhmann N., Einführung in die Systemtheorie, red. D. Baecker, Carl-Auer-

Systeme Verlag, Heidelberg 2004. 

Luhmann N., Ethik als Reflexionstheorie der Moral, [w:] H. Luhmann, Die Mo-

ral der Gesellschaft, red. D. Horster, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2008. 

Luhmann N., Paradigm lost: Über die ethische Reflexion der Moral, [w:] N. 

Luhmann, Die Moral der Gesellschaft, red. D. Horster, Suhrkamp, Frank-

furt am Main 2008. 

Lübbe H., Hochschulpolitik, Gegenaufklärung und die Stellung der Philosophie, 

[w:] Dimensionen des Rechts: Gedächtnisschrift für René Marcic, red. M. 

Fischer, R. Jakob, E. Mock, H. Schreiner, Duncker&Humblot, Berlin 1974. 

Lübbe H., Fortschritt als Orientierungsproblem. Aufklärung in der Gegenwart, 

Rombach Verlag, Freiburg im Breisgau 1975. 

Lübbe H., Unsere stille Kulturrevolution, Edition Interfrom–Fromm, Zürich–

Osnabrück 1976. 

Lübbe H., Wozu Philosophie? Aspekte einer ärgerlichen Frage, [w:] Wozu Phi-

losophie? Stellungnahmen eines Arbeitskreises, red. H. Lübbe, Walter de 

Gruyter, Berlin 1978. 

Mandry Ch., Theologische Ethik, [w:] Ethisch-philosophisches Grundlagenstu-

dium, red. M. Maring, Münster 2005, vol. 2. 

Mariański J., Religia w społeczeństwie ponowoczesnym: studium socjologiczne, 

Oficyna Naukowa, Warszawa 2010. 

Marquard O., Wiek oderwania od świata? Przyczynek do analizy teraźniejszości, 

[w:] O. Marquard, Apologia przypadkowości. Studia filozoficzne, tłum. K. 

Krzemieniowa, Oficyna Naukowa, Warszawa 1994. 

Marquard O., Kompetencja w kompensowaniu niekompetencji? O kompetencji i 

niekompetencji filozofii, [w:] O. Marquard, Rozstanie z filozofią pierwszych 

zasad. Studia filozoficzne, tłum. K. Krzemieniowa, Oficyna Naukowa, 

Warszawa1994. 

Marquard O., Praxis, Philosophische, [w:] Historisches Wörterbuch der Philo-

sophie, red. J. Ritter, K. Gründer, G. Gabriel, t. VII: P-Q, Schwabe Verlag, 

Basel 1989, s. 1307–1308. 

McLuhan M., Powers B. R., »The Global Village«. Der Weg der Mediengesell-

schaft in das 21. Jahrhundert, Junfermann Verlag, Paderborn 1995. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

49 

 

Oesterreich P. L., Bedeutung von Fichtes Angewandter Philosophie für die 

Praktische Philosophie der Gegenwart, „Fichte-Studien: Beiträge zur Ge-

schichte und Systematik der Transzendentalphilosophie”, t. XIII: Fichte im 

20. Jahrhundert, red. W. H. Schrader, Radopi, Amsterdam 1997. 

Rorty R., Heidegger, Kundera, Dickens, tłum. M. Kwiek, [w:] Między pragma-

tyzmem a postmodernizmem. Wokół filozofii Richarda Rorty’ego, red. A. 

Szahaj, Wyd. UMK, Toruń 1995. 

Rorty R., Przygodność, ironia i solidarność, tłum. W. Popowski, W.A.B, War-

szawa 2009. 

Rorty R., Filozofia jako gatunek przejściowy, [w:] R. Rorty, Filozofia jako poli-

tyka kulturalna, tłum. B. Baran, Wyd. Czytelnik, Warszawa 2009. 

Rorty R., Wielkość, głębia i skończoność, [w:] R. Rorty, Filozofia jako polityka 

kulturalna, tłum. B. Baran, Wyd. Czytelnik, Warszawa 2009. 

Rosa H., Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 2005. 

Rötzer F., Sarrazin bedient krude Rassenlehre, „Telepolis“, 29.08.2010. 

Ruschmann E., Philosophische Beratung, Kohlhammer, Stuttgart 1999. 

Sarrazin T., Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel setzen, 

DVA, München 2010. 

Schmid W., Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung, Suhrkamp, Frank-

furt am Main 1998. 

Schnädelbach H., Morbus hermeneuticus – tezy na temat pewnej choroby filozo-

ficznej, [w:] H, Schnadälbach, Rozum i historia. Odczyty i rozprawy 1, 

tłum. K. Krzemieniowa, Oficyna Naukowa, Warszawa 2001. 

Seckler M., »Philosophia ancilla theologiae«. Über die Ursprünge und den Sinn 

einer anstößig gewordenen Formel, „Theologische Quartalschrift” 1991, 

vol. 171, z. 3. 

Seel M., Versuch über die Form des Glücks. Studien zur Ethik, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1995. 

Siwiec T., Etyka filozoficzna jako normatywna refleksja krytyczna, „Kultura i 

Wartości” 2012, nr 1, http://www.kulturaiwartosci.umcs.lub 

lin.pl/wpcontent/uploads/2015/05/Tomasz-Siwiec-Etyka-filozoficzna-jako-

normatywna-refleksja-krytyczna.pdf [dostęp: 15.10.2015]. 

Spaemann R., Jak praktyczna jest etyka?, [w:] R. Spaemann, Granice. O etycz-

nym wymiarze działania, tłum. J. Merecki, Oficyna Naukowa, Warszawa 

2006. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

50 

 

Speamann R., Filozofia jako zinstytucjonalizowana naiwność, [w:] R. Spae-

mann, Kroki poza siebie. Przemówienia i eseje I, tłum. J. Merecki, Oficyna 

Naukowa, Warszawa 2012. 

Teresa od Jezusa, Droga doskonałości, tłum. H. P. Kossowski, Wyd. Karmeli-

tów Bosych, Kraków 2014. 

Tomasza à Kempis, O naśladowaniu Chrystusa, tłum. A. Kamieńska, PAX, 

Warszawa 2009. 

Vossenkhul W., Możliwość dobra. Etyka w XXI wieku, tłum. K. Rynkiewicz, 

WAM, Kraków 2012. 

Warum noch Philosophie?: historische, systematische und gesellschaftliche Po-

sitionen, red. M. van Ackeren, T. Kobusch, J. Müller, Walter de Gruyter & 

Co., Berlin–Boston 2011. 

Witzany G., Philosophieren in einer bedrohten Welt. Vorträge und Essays wider 

die technokratische Vernunft, Die Blaue Eule, Essen 1989. 

Wróblewski W., Filozofia praktyczna Arystotelesa i jej antropologiczne aspekty, 

Wyd. Edytor, Toruń 1991. 

Zimmer R., Moraliści europejscy. Przewodnik, tłum. P. Graczyk, Prószyński i 

S-ka, Warszawa 2008. 

Zimmerli W. Ch., Arbeitsteilige Philosophie? Gedanken zur Teil-

Rehabilitierung der Popularphilosophie, [w:] Wozu Philosophie? Stellung-

nahmen eines Arbeitskreises, red. H. Lübbe, Walter de Gruyter, Berlin 

1978. 

 

 

 

Summary 
 

Navigare necesse est. The Therapeutic Dimension  

of the Philosophical Reflection in the Crisis of Orientation 

 
The essence is expounded of the contemporary crisis of orientation and its causes. In 

what sense may philosophical thinking provide a remedy for the threat mentioned. A model is 

in general set forth of philosophy that should be aimed at if the therapeutic dimension of phil-

osophical reflection is to be accomplished. 

 

Keywords: practical philosophy, philosophical counseling, crisis, life orientation, philo-

sophical practice 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57



Tomasz Siwiec,  Navigare necesse est. O terapeutycznym wymiarze refleksji… 

 

51 

 

Zusammenfassung 
 

Navigare necesse est. Über die therapeutische Dimension  

der philosophischen Reflexion angesichts der Orientierungskrise 

 
Im ersten Teil des Artikels erläutert der Autor das Wesen der gegenwärtigen Orientie-

rungskrise und bespricht ihre Gründe. Im zweiten Teil beantwortet er die Frage, in welchem 

Sinne das philosophische Denken ein Heilmittel gegen die im ersten Teil geschilderte Bedro-

hung sein kann. In dem letzten, dritten Teil präsentiert der Artikel allgemein das Modell der 

Philosophie, das wir anstreben sollen, falls die therapeutische Dimension der philosophischen 

Reflexion berücksichtigt werden sollte. 

 

Schlüsselworte: praktische Philosophie, philosophische Beratung, Krise, Lebensorien-

tierung, philosophische Praxis 

 

 
Information about Author: 

 

TOMASZ SIWIEC, M.A., doctoral candidate in the Department of Philosophy, Nicolaus Co-

pernicus University in Toruń, Poland; adresse for correspondence: Department of Philosophy, ul. Fosa 

Staromiejska 1a, PL 87–100 Toruń. E-mail tomaszsiwiec8@wp.pl 
 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 15:50:57

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

