
 

159 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 26/2018 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2018.26.159-182 

 

Czyste pojęcia intelektu  

oraz transcendentalna jedność apercepcji  

jako źródła dialektyki Hegla 
 

Maciej Wodziński1 

 https://orcid.org/0000-0001-6347-5634  

 

 

Analiza przeprowadzona w niniejszym artykule pokazuje, jak wpływową inspiracją dla 
stworzenia przez Hegla koncepcji dialektyki była Kantowska tablica czystych pojęć intelektu i 

pojawiające się w jej obrębie relacje między poszczególnymi kategoriami. Jak zostało wykazane, 
pojawiające się w Nauce logiki pojęcia, takie jak początek, jedność wielości, stawanie się czy 
istnienie, bazują na Kantowskich kategoriach ogółu, stosunku czy jakości. Również opierając 

się Kantowskich kategoriach, lecz tym razem z grupy modalności, Hegel tworzy swoją dialek-
tykę tego, co konieczne, łącząc ze sobą to, co przypadkowe (a u Kanta możliwe) z tym, co ist-

niejące. Oprócz dokładnej analizy „rodowodu” tych zapożyczeń, artykuł wskazuje również, że 
takie koncepcje, jak transcendentalna jedność apercepcji, intelekt intuitywny, idea nieśmiertel-

ności duszy i ogólny prymat rozumu praktycznego nad teoretycznym (przejęte przez Fichtego 
oraz Schellinga od Kanta), stały się fundamentem Heglowskiej koncepcji absolutu w kształcie, 

jaki znamy obecnie.  
 

Słowa kluczowe: czyste pojęcia intelektu, transcendentalna jedność apercepcji, Hegla kry-
tyka Kanta, ogląd intelektualny 
 

                                                             

1MACIEJ WODZIŃSKI, student filozofii, Wydział Filozofii i Socjologii Uniwersytetu Marii Cu-

rie-Skłodowskiej w Lublinie; adres do korespondencji: Instytut Filozofii UMCS, Pl. M. Curie-Skłodow-

skiej 4, 20–031 Lublin; e-mail: maciek.wodzinski@gmail.com 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

160 

 

Zdarzenie, które na początku lat 80-tych XVIII wieku wywróciło świat filo-

zoficzny do góry nogami, zwane do dziś przewrotem kopernikańskim, było dzie-

łem Immanuela Kanta. Niezaprzeczalnie wywarło ono widoczny i prowokujący 
dyskusje po dziś dzień wpływ na następne pokolenia myślicieli. Jednakże należa-

łoby spojrzeć na tę sytuację jak na element pewnego procesu rozwoju ducha filo-

zofii, który sam był „zapośredniczony” w myśli wcześniejszej.  
Konkretnych kształtów duch ten zaczyna nabierać w epoce nowożytnej, 

kiedy głównie za sprawą Kartezjusza uwaga filozofów kieruje się ku poznającemu 

podmiotowi. Jednak XVII i XVIII wieczna filozofia, pomimo tego zwrotu w kie-
runku świadomości poznającej, chcąc uważać się za dziedzinę epistemologiczną 

mimo wszystko pozostaje dalej metafizyką1. Starając się wyjaśniać problemy zwią-

zane z poznaniem, zakłada już, że zna podstawę i gwarant weredyczności relacji 

między przedmiotem a podmiotem, między myślącym, a myślanym. Niezależnie 
od tego czy tę pewność daje Bóg, przedustanowiona harmonia czy jeszcze inny 

konstrukt, to jest on już podmiotowi dany i wobec niego zewnętrzny. Rewolucyj-

ność Kanta polegała w dużej mierze na tym, że podważył on status tych gwaran-
tów poprzez związanie ze sobą elementów podmiotowych i przedmiotowych do-

świadczenia. 

Prześledzę proces wyłaniania się pewnej idei, która swój początek wzięła wła-
śnie z Kantowskich kategorii oraz transcendentalnej jedności apercepcji. Kształ-

towana następnie przez Fichtego i Schellinga, znalazła ona swoją kulminację 

w Heglowskiej logice (będącej w istocie wynikającą z Kantowskich założeń dialek-
tyką czystego rozumu2) oraz w samym ”trójrytmie” stanowiącym rdzeń rozwoju 

tej logiki. Przyjmując myśl Immanuela Kanta jako bezpośredni punkt początkowy 

„stawania się” filozofii Hegla, omówię pokrótce dwa wyżej wymienione momenty, 
zaznaczając ewolucję i zbieżność idei. Na koniec wskażę też wynikające z nich bar-

dziej bezpośrednie odniesienia pomiędzy Kantowską koncepcją kategorii a He-

glowską metodą dialektyczną.  

                                                             

1 Por. np. Jürgen Habermas, „From Kant to Hegel and Back again – The Move Towards De-tran-

scendentalization”, European Journal of Philosophy  7, issue 2 (1999): 131–132. 
2 Por. Béatrice Longuenesse, Hegel’s critique of metaphysics, tłum. Nicole Simek (Cambridge: 

Cambridge University Press, 2007), 14–15; por. też Jean Hyppolite, Logic and Existence: The Cultural 
Politics of Drugs, Alcohol, and Addictive Relations (New York: SUNY Press, 1997), 58: „Transcendental 
logic is already the seed of Hegel’s speculative logic, which no longer recognizes the limits of the thing-

in-itself. This logic of being replaces the old metaphysics that opened out upon the transcendent world. 

Hegel does not return to the prior dogmatism; he extends transcendental logic into dialectical logic”.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

161 

 

 

 

Dialektyka apofatyczna 
 

Przed przystąpieniem do właściwej części zadania krótkiego doprecyzowania 

wymagają dwie istotne kwestie. Po pierwsze: pojęcie kategorii, które musi być ro-
zumiane tu w dwojaki sposób: a) w sensie ściśle Kantowskim, jako czyste pojęcia 

intelektu oraz b) w znaczeniu „szerszym”, jako pewne „pojęcia podstawowe dla 

rozważań intelektualnych”3, które pomimo innego brzmienia czy modyfikacji na 
poziomie idei pozwalają na odniesienie do siebie mówiących często różnymi języ-

kami systemów Kanta i Hegla. Do tego typu terminów należą m.in.: absolut, sub-

stancja, rzeczywistość, pierwotna jedność apercepcji czy ogląd intelektualny.  

Drugą sprawą wartą podkreślenia, a rzutującą na całość argumentacji przed-
stawionej w tym artykule, jest fakt, że mimo niezaprzeczalnie znaczącej roli, jaką 

w Heglowskim systemie odgrywa pojęcie negacji czy sprzeczności, filozofii tej, 

a ściślej – dialektyki Hegla, nie można z pewnością nazwać negatywną. Jedno z jej 
centralnych pojęć, zniesienie (Aufhebung), zawiera w sobie trzy istotne momenty: 

negowanie tego, co w tezie i jej antytezie jednostronne i sobie przeciwstawne, za-

chowanie tego, co w nich cenne oraz wyniesienie tego, co zostało zachowane „na 
wyższy poziom”, gdzie stanowić będzie nową tezę. A zatem dwa z tych momentów 

są definitywnie pozytywne. Chciałbym jednak te dialektykę – zamiast negatywną 

czy pozytywną –określić jako „źródłowo apofatyczną”. Dokładne uzasadnienie 
przyjęcia takiego nazewnictwa wraz z wykazaniem związanych z nim konsekwen-

cji wymagałoby oddzielnego opracowania, niemniej postaram się pokrótce przy-

bliżyć dwa najważniejsze, przemawiające za nim powody.  
Przede wszystkim, pojęcie początku przedstawione w – stanowiącej w grun-

cie rzeczy metafizyką pojęcia – pierwszej części Nauki logiki, buduje przed czytel-

nikiem obraz czegoś, co „musi być albo czymś zapośredniczonym, albo czymś 

bezpośrednim, a tymczasem łatwo jest wykazać, że nie może on być ani jednym, 
ani drugim”4; i dalej „Tak samo jak nie może on mieć żadnego określenia w od-

niesieniu do tego, co inne, nie może również mieć żadnego określenia w sobie, 

                                                             

3 Barbara Skarga, „Trwałość i zmienność kategorii”, Archiwum Historii Filozofii i Myśli Społecz-
nej, 1988, t. 33: 12. 

4 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Nauka logiki, t. 1, tłum. Adam Landman (Warszawa: PWN, 

1967–1968), 69. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

162 

 

żadnej treści; […] Początkiem jest więc czysty byt”5. A następnie: „Z faktu, że po-

czątek jest początkiem filozofii, nie można właściwie wysnuć żadnego jego bliż-
szego określenia ani żadnej jego pozytywnej treści”6. Jak widać, o źródle całego 
procesu dialektycznego, „prapoczątku” będącym jednością Bytu i Niczego, nie 

możemy powiedzieć nic pozytywnego. Możemy go określać jedynie w sposób 

apofatyczny; oprócz stwierdzenia że jest, nie możemy powiedzieć jaki jest. Jedyne, 
co możemy wiedzieć, to jaki nie jest. 

Po drugie, czytając wczesne teksty Hegla oraz jego komentarze do filozofii 

poprzedników z tego okresu, można odnieść wrażenie, że powstawały one w dużej 
mierze w sposób właśnie „apofatyczny”. Często bazowały na odróżnianiu się od 

poprzedników, nie tyle na ich negowaniu, co właśnie na określaniu „negatywnej 

granicy”, do której ów poprzednik doszedł, a za którą krył się (zdaniem autora 

Logiki) prawdziwy, dialektyczny sens. Tego typu stosunek, jaki Hegel wykazuje 
względem Kanta, np. w Wierze i Wiedzy, nie jest zwykłą krytyką poprzednika7. 

Wskazanie jego „błędów” ma za zadanie raczej wyeksponowanie założeń filozofii 

samego Hegla, bez mówienia o nich wprost, niż stanowić zasadniczą i konstruk-
tywną krytykę poglądów filozofa z Królewca. Hegel wskazuje tam na przykład dwa 

zagadnienia – transcendentalną jedność apercepcji oraz intelekt intuitywny – jako 

konstrukty (idee) niezwykle bliskie „odkrycia prawdy” (jaką są, rzecz jasna, poję-
cia filozofii Hegla). Czyniąc to, zarzuca jednocześnie Kantowi lenistwo czy też 

gnuśność i rejteradę do „ograniczonych”, „empirycznych” pozycji i doprowadza 

to, co Kant zaczął do końca. Przyjęcie takiej postawy jest o tyle niebezpieczne, że 
wystawia nas na ryzyko nadinterpretacji myśli poprzednika, z drugiej jednak 

strony daje szansę utrzymania ciągłości rozwijanej idei. 

 
 

 

Przekroczenie filozofii krytycznej 

 

                                                             

5 Tamże, 74. 
6 Tamże, 79. 
7 Por. Paul Guyer, „Thought and Being: Hegel’s critique of Kant’s theoretical philosophy”, w: The 

Cambridge companion to Hegel, red. Frederick C. Beiser (Cambridge: Cambridge University Press, 

1999), 171–212. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

163 

 

W filozofii Kanta z założenia brak jest miejsca na czysto rozumową metafi-

zykę czy naiwny idealizm8. Pomimo chęci dotarcia do samych źródeł naszego po-

znania, królewiecki myśliciel musiał odgórnie, dogmatycznie poczynić pewne za-
łożenia, takie na przykład, jak istnienie rzeczy samych w sobie (Dinge an sich) czy 

istnienie pierwotnej syntetycznej jedności apercepcji.  

Bezdyskusyjne zaakceptowanie tak poczynionych założeń uniemożliwiłoby 
nam odniesienie do siebie znacząco różniących się systemów Kanta i jego wspo-

mnianych wcześniej kontynuatorów. Powinniśmy zatem przyjąć, że pewne inter-

pretacyjne odstępstwa od litery autora były i są dopuszczalne, a nawet niezbędne.  
Tę swobodę interpretacyjną doskonale ukazuje praca Guyera9, w której dość 

dokładnie omówiona jest Heglowska krytyka teoretycznej części doktryny Kanta. 

Odsłania ona nie tylko pewne zapożyczenia Hegla, ale również niektóre jego błędy 

interpretacyjne10, których uniknięcie nie jest możliwe ze względu na źródłową od-
mienność poglądów obu filozofów. Postulowana przez Kanta powszechna, inter-

subiektywna ważność apriorycznych form intelektu, stanowiąca jedno z głównych 

założeń filozofii krytycznej, była zdaniem Hegla istotnym błędem: „Jako czyste 
formy, różne od treści, są ujmowane bowiem w ten sposób, że mają pewną wła-

ściwość nadającą im piętno skończoności i uniemożliwiają ujęcie prawdy, która 

jest w sobie nieskończona.” Według Hegla, „zapośredniczenie” kategorii intelektu 
w doświadczeniu przesądzało o ich możliwościach poznawczych, ograniczało 

                                                             

8 Takie oczywiście było założenie samego Kanta, ale wielu badaczy uważa, że wprowadzenie kate-

gorii rzeczy samej w sobie było założeniem metafizycznym. Por. np. Keeneth R. Westphal, „Contempo-
rary epistemology: Kant, Hegel, McDowell”, European Journal of Philosophy 14, nr 2 (2006): 274–301: 

„Kant’s distinction between phenomena and noumena is strongly metaphysical”. Podobnie inni wymie-

nieni przez niego w tym samym tekście autorzy: „Metaphysical interpretations of Kant’s phenom-

ena/noumena distinction are also defended by Adams 1997, Ameriks 1992, Greenberg 2001, Guyer 1987 

Watkins 2005”. 
9 Por. Guyer, „Thought and Being: Hegel’s critique of Kant’s theoretical philosophy”, 171: „Hegel 

treats Kant’s subjectivism, his insistence on an impassable gulf between thought and object, as a mere 

dogma, indeed almost as a failure of nerve, and is confident that he can himself display knowledge of an 

absolute realm of being in which the merely apparently opposed poles of thought and object have the 

underlying identity that Kant failed to see”. 
10 Por. tamże, 172: „And thus Hegel apparently fails to see that it was no mere accident that Kant 

thought that the universal and necessary categories of our own thought were separated by an impassable 

gulf from reality itself, that he had instead argued that the universality and necessity of our thought could 

be gained only at the admitted high cost of such a separation between thought and reality”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

164 

 

zdolność poznania podmiotu tylko do tego co empiryczne, a więc tego co skoń-

czone i przypadkowe. W związku z czym uniemożliwiało poznanie prawdy, która 

z natury swojej jest nieskończona i meta-fizyczna. 
Historia „nadinterpretacji” w przypadku filozofii Kanta oczywiście nie koń-

czy się na czasach jemu bliskich11, ani nie jest jednostronna – sam Kant dopuścił 

się pewnych błędów i nadużyć, choćby przy tworzeniu swojej tablicy sądów12.  
Powodem, dla którego Fichte, a później Schelling oraz Hegel postanowili 

przekroczyć filozofię Kanta są między innymi takie jego słowa: „Myśli bez treści 

naocznej są puste, dane naoczne bez pojęć – ślepe”13. W powiązaniu z brakiem 
dostatecznego uzasadnienia, czyli dogmatycznym założeniem istnienia prawdzi-

wej rzeczywistości w postaci noumenów14, rodzą one zarzut o „ślepotę myśli” fi-

lozofii krytycznej, o jej źródłową niezdolność do badania samej siebie ze względu 

na zapośredniczenie w doświadczeniu. A zatem też o brak wymaganej jedności 
mogącej wytłumaczyć konieczną powszechność sądów syntetycznych a priori 
oraz pojęć formułowanych przez intelekt. Hegel komentuje to następująco: „Kant 

przyjmuje je [kategorie – M.W.] empirycznie i nie poznaje ich konieczności. Nie 
myśli o tym, żeby założyć jedność i z jedności rozwijać różnice”15. Właśnie z po-

wodu uznania Kantowskich kategorii jedynie za puste formy, które muszą zostać 

                                                             

11 Istnieje wiele interpretacji transcendentalnej jedności apercepcji (T.J.A). Np. Habermas utożsa-

mia ją nie tylko z elementem jednoczącym dane doświadczenia, ale również z rodzajem sokratejskiej 

maksymy „poznaj samego siebie”, jako wyrazem samoświadomości podmiotu. Z taką interpretacją po-

lemizuje zaś np. Espen Hammer, twierdząc że samo-odniesienie T.J.A. wymagałoby odnoszenia się do 

coraz wyższego poziomu przedstawień, co skutkowałoby błędem regressus ad infinitum. Por. Espen 

Hammer, German Idealism: Contemporary Perspectives (New York: Routledge, 2007), 119. Warto też 
wspomnieć ontologiczną interpretację T. J. A. Heideggera, który mówiąc: „że zaś jako to, co godne myśli 

udziela się bycie – to nie jest ani doniosłym założeniem, ani arbitralnym wymysłem. To głos tradycji, 

która jeszcze dzisiaj nas określa i to w sposób znacznie bardziej przemożny niżby to sobie można wyob-

razić.” Ta „wychodząca poza dziedzinę dozwoloną przez krytykę” interpretacja, wskazywałaby na T.J.A. 

jako coś źródłowo ontologicznego, co w ogóle „umożliwia krytyce bycie krytyką” i jest jawnym złama-
niem zakazów Kanta, dotyczących rozumowego poznania tego, co ponadempiryczne i poprzez to, co po-

nadempiryczne, którego „dopuścili się” w swoich systemach Hegel i Heidegger. Por. Martin Heidegger, 

Budować, mieszkać, myśleć, tłum. Krzysztof Michalski (Warszawa: Czytelnik, 1997).  
12 Więcej na ten temat por. Marian Wesoły, „Uwagi o metafizycznej dedukcji kategorii w systemie 

Kanta”, Studia Filozoficzne, 1980, nr 12: 63–81. 
13 Immanuel Kant, Krytyka czystego rozumu, t. 1, tłum. Roman Ingarden (Warszawa: PWN, 

1957), B75, 139. 
14 Por. tamże, B42, 102–103 i B66, 130. 
15 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wykłady z historii filozofii, t. 3, tłum. Światosław Florian 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

165 

 

wypełnione empiryczną „treścią z zewnątrz”, zostają one przez Hegla uznane za 

niezdolne do ukazania prawdy i przedmiotów samych w sobie16.  

Taka „nadinterpretacja” ze strony Fichtego, Schellinga i Hegla, skutkująca 
przekroczeniem filozofii krytycznej Kanta, jest poniekąd usprawiedliwiona i po-

zwala zachować jednolitą, choć ewoluującą, linię ideową tych znacznie różniących 

się od siebie koncepcji. Krytyka, jaką przeprowadza Hegel, jest zatem nie tylko 
wykazaniem błędów filozofa z Królewca, ale stanowi również właściwy materiał 

do prześledzenia i wykazania zbieżności apriorycznych kategorii intelektu oraz 

systemu dialektyki apofatycznej. W tym celu należy przybliżyć dwa ważne etapy, 
tj. filozofię Fichtego oraz Schellinga. 

 

 

Ewolucja dialektyki – Fichte, Schelling 
 

Fichte, nie mogąc pogodzić się z koncepcją dwóch pni poznania, odrzuca ist-

nienie Kantowskich niepoznawalnych rzeczy samych w sobie17. Stara się odnaleźć 
wspólny, poprzedzający wszelkie doświadczenie korzeń naszych zdolności po-

znawczych. Jedność, której poszukiwała cała tradycja bezpośrednio po Kancie, 

miała być gwarantem prawdziwości wiedzy i jej zdobywania. Odnalezienie jej 
i utożsamienie procesu myślenia z tym, co myślane, oznaczałoby odnalezienie 

gwaranta weredyczności relacji przedmiot–podmiot poprzez zniesienie tej dual-

ności. Pozornie za taką pierwotną, konstytuującą cały proces poznania zasadę 
w systemie Kanta można by uznać transcendentalną jedność apercepcji18, która, 

                                                             

Nowicki, (Warszawa: PWN, 2002), 520; por. też: Robert Stern, Hegel Kant and the Structure of the Ob-
ject (London, New York: Routledge, 1990), rozdział Hegel contra Kant. 

16 Por. Guyer, „Thought and Being: Hegel’s critique of Kant’s theoretical philosophy”, 189. 
17 Por. Johann Gottlieb Fichte, Teoria wiedzy, tłum. Marek J. Siemek (Warszawa: PWN 1996), 

532–533: „Ale czym jest noumen? Według Kanta […] czymś, co jedynie dodajemy w myśli wedle praw 

myślenia, które wykazać należało i które Kant wykazał, i co według tych praw dodać w myśli musimy, 
a więc czymś, co powstaje tylko dzięki naszemu myśleniu […] koniecznemu.” Por. też: Marek J. Siemek, 

Idea transcendentalizmu u Fichtego i Kanta (Warszawa: PWN, 1977): „Noumen u Kanta według Fich-

tego zostaje dodany do zjawiska na mocy koniecznego sposobu myślenia. Rzecz sama w sobie jest obiek-
tem czysto myślowym, który według Fichtego nie może oddziaływać na Ja, jest więc tylko przez Ja do-

myśliwany do empirycznych przedstawień”. 
18 Por. Kant, Krytyka czystego rozumu, t.1, B132. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

166 

 

biorąc udział w przedstawianiu świata, nie jest z nim tożsama. Nie może zatem 

stanowić ontycznej podstawy i zasady tego świata19.  

Fichte przejął i rozwinął od Kanta przede wszystkim trzy koncepcje: a) inte-
lektu intuitywnego, który znalazł swoje odzwierciedlenie pod pojęciem oglądu in-

telektualnego (oraz koncepcję typu podmiotu, jaki takim sposobem poznania 

mógłby się posługiwać), b) prymatu rozumu praktycznego nad teoretycznym 
(w szczególności imperatywu moralnego) oraz c) ideę nieśmiertelności. 

Pierwsza z tych koncepcji pełniła rolę podstawy całego systemu. To czysty 

intelekt, który w akcie całościowego oglądu intelektualnego poznawał i zarazem 
wytwarzał samego siebie. Oczywiście nie chodziło tutaj o sposób poznania, który 

w Fichteańskim oglądzie (Anschauung) był naocznością empiryczną, natomiast 

u Kanta intelekt intuitywny łączył się z naocznością czystą, czyli czasem i prze-

strzenią. Chodziło natomiast o przejęcie koncepcji istoty, która takim całościo-
wym, intuicyjnym oglądem mogłaby się posługiwać. Po drugie, uznając prymat 

aspektu praktycznego (moralnego, działania, aktywności), Fichteańskie Ja rozpo-

czyna poszukiwanie niedoścignionego ideału moralnego. Ponieważ był on nieo-
siągalny, próba ta musiała trwać w nieskończoność. Tu właśnie Fichte wykorzystał 

trzecią koncepcję, czyli ideę nieśmiertelności, która to poszukiwanie miała umoż-

liwić. 
 Czyste Ja musiało w tym procesie natrafiać na przeszkody, a raczej musiało 

je sobie samo wytworzyć20. Tak właśnie by umożliwić empirycznemu Ja udział 

w tym dążeniu do ideału, czyste Ja wytwarzało Nie-Ja, świat materialny, przyrodę. 
Jedną z istotnych konsekwencji tej teorii było właśnie założone przez Fichtego od-

podmiotowe pochodzenie kategorii, będących niejako produktem czystego Ja. 

W celu podkreślenia kolejnego momentu przekroczenia filozofii krytycznej przez 
Fichtego, należy zaznaczyć istotną różnicę w pojęciu owej od-podmiotowości, 

która u Kanta oznaczała, że kategorie są czymś dla podmiotu immanentnym, 

z góry mu narzuconym i ponadjednostkowym. Dla Fichtego zaś są one wytworem 

tego podmiotu, a więc częścią konstruowanej przez czyste Ja rzeczywistości. Z tego 
powodu np. jedność wielu rozproszonych danych naocznych, która według Kanta 

                                                             

19 Por. Paweł Sikora „Krytyka czystego rozumu a problem możliwości metafizyki”, Annales 
Universitatis Mariae Curie-Skłodowska, Sectio I: Philosophia – Sociologia 2005, vol. XXX; Guyer, 
„Thought and Being: Hegel’s critique of Kant’s theoretical philosophy”, 181–182. 

20 Wątpliwości co do możliwości ich wytworzenia podnosi np. Władysław Stróżewski, „Dialektyka 

Kanta – dialektyka Hegla”; w: tenże, Istnienie i sens (Kraków: Wydawnictwo Znak, 2005), 147. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

167 

 

była osiągana dzięki zebraniu i zjednoczeniu za pośrednictwem apriorycznych ka-

tegorii oraz transcendentalnej jedności apercepcji, tutaj okazuje się przynależna 

do samej rzeczywistości, z której dane te miałyby pochodzić.  
Dialektyczny rozwój Ja21 oparty jest na schemacie wzorowanym na Kantow-

skich kategoriach z grupy jakości. Trzy podstawowe zasady tego rozwoju: tożsa-

mości (Ja=Ja), przeciwstawiania (Ja ustanawia Nie-Ja) i zasada racji dostatecznej 
(w Ja absolutnym ograniczają się Ja skończone i Nie-Ja)22, strukturalnie odwzoro-

wują kategorie odpowiednio: realności, przeczenia i ograniczenia. Już w tym miej-

scu widać zalążek idei, którą następnie wykorzystał Hegel. Chcąc jednak udowod-
nić istnienie niezapośredniczonego Ja, Fichte tworzy pewien konstrukt stano-

wiący dogmatycznie założony początek. Ostatecznie można stwierdzić, że Fichte 

przyjął i „zsubstancjalizował” transcendentalną jedność apercepcji Kanta, co znaj-

duje zresztą odzwierciedlenie w jego własnych słowach: „[…] Niepodobna rów-
nież, by Kant mógł przez tą czystą apercepcję rozumieć świadomość naszej indy-

widualności lub by mógł mylić tę ostatnią z tą pierwszą; świadomość indywidual-

ności jest bowiem możliwa tylko pod tym warunkiem, że musi jej towarzyszyć 
inna świadomość, a mianowicie świadomość jakiegoś Ty. Tak więc już u Kanta 

znajdujemy zupełnie jasno określone pojęcie czystego Ja, dokładnie takie samo, 

jakim posługuje się teoria wiedzy”23. W połączeniu ze znacznym formalizmem ca-
łego systemu sprawiło to, że stworzył swego rodzaju „filozoficzną wydmuszkę”, ze 

spójną i logiczną skorupą formalną, ale zupełnie nie wypełnioną treścią świata 

materialnego. 
Problemy, które powstały w systemie Fichtego, zauważył i chciał poprawić 

Schelling. Formalistyczne kategorie i schematy filozofii Fichtego zaczynają po od-

powiednich modyfikacjach Schellinga „wypełniać się treścią” świata, który nie jest 
już jedynie umożliwiającym rozwój oporem dla czystego Ja. System Schellinga był 

pierwszym krokiem do opracowania właściwej koncepcji jedności bytu i myślenia, 

przedmiotu i podmiotu w formie Absolutu24. Schelling przekształca to, co u Fich-

                                                             

21 Por. np. Dieter Henrich, Between Kant and Hegel, Lectures on German idealism (London: Har-

vard University Press, 2003), 126 i 207. 
22 Por. Fichte, Teoria wiedzy, 83–125. 
23 Johann Gottlieb Fichte, wypowiedź z: Zweite Einleitung in die Wiessenschaftslehre, FW I, 476, 

cyt. za: Siemek, Idea transcendentalizmu u Fichtego i Kanta, 226–227. 
24 Por. Manfred Buhr, „Schelling a historia rozwoju klasycznej filozofii niemieckiej”, tłum. Barbara 

Markiewicz, Studia Filozoficzne, 1977, nr 3: 110–111. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

168 

 

tego absolutnie idealne, w to, co absolutnie realne. Dzięki temu niejako wprowa-

dza w proces dialektyczny trzeci człon – syntezę, a nawiązując do Spinozy czyni 

z pojęcia oglądu intelektualnego sposób na poznanie całości bytu w jego zupełnej 
nierozróżnialności.  

Jednak mimo że w tym jednorodnym tworze rzeczy już istniały, będąc fak-

tyczną, realną treścią świata, to nadal wszystkie były nierozróżnialne w niezróżni-
cowanej (Indifferenz) całkowitej jedności przeciwieństw jaką stanowił Absolut. 

Jedynymi zdolnymi do ich odróżniania byliby zatem artyści i filozofowie, co prze-

czyłoby możliwości powszechności poznania. 
 

 

Adaptacja archetypus intellectus 

 
Hegel nie uznawał oglądu intelektualnego za właściwy sposób poznania Ab-

solutu25. To wykluczałoby filozoficzne poznanie dyskursywne, zastępując je po-

znaniem bazującym „na tym, co komu przyjdzie do głowy.”26. Ograniczałoby to 
grupę osób zdolnych do poznania do artystów i wąskiego grona filozofów. Posta-

nowił natomiast motorem ewolucji Absolutu uczynić kategorię negatywności, bę-

dącą podstawą procesu dialektycznego. Za Fichtem, którego tym samym przekra-
cza, wprowadził na miejsce samopoznania skończonego Ja samopoznanie nieoso-

bowego Boga27. Odnosząc się do wywodów swoich poprzedników, Hegel doko-

nuje zasadniczego odwrócenia dotychczasowej tradycji metafizycznej. Jeszcze 
Arystoteles zapoczątkował przekonanie, że to, co ma być nieuwarunkowanym wa-

runkiem całej rzeczywistości, musi być statyczne (niezmienne i nieruchome 

w sensie wewnętrznego rozwoju). Dopiero sprzeciwienie się tej tradycji przez He-
gla pozwala na ujęcie pierwszej zasady w kategoriach całkowicie dynamicznych. 

Jednak nie chodzi tu o dynamikę w rozumieniu samej aktywności podmiotu, gdyż 

znajdujemy ją już u Fichtego, a o dynamikę jego wewnętrznego i zewnętrznego, 

samoistnego rozwoju, polegającego nie tylko na odsłanianiu własnej treści, ale i na 
tworzeniu świata empirycznego. Odkrywający sam siebie Absolut, rozwijający 

                                                             

25 Hegel, Nauka logiki, t. 1, 70. 
26 Tenże, Wykłady z historii filozofii, t. 3, 616. 
27 Por. Milan Sobotka, „Wpływ Schellinga na Hegla podczas ich współpracy w »Kritisches 

Jahrbuch der Philosophie«,” tłum. Jan Garewicz, Archiwum Historii Filozofii i Myśli Społecznej, 1979, 

t. 25: 125. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

169 

 

i poznający się dzięki manifestacji swojego innobytu, może zostać bezzałoże-

niowo, a więc niedogmatycznie, „wyprowadzony” tylko dzięki logicznej koniecz-

ności metody dialektycznej, której początek możemy znaleźć w jedności Bytu 
i Niczego28. Właśnie te dwa momenty stanowią kategorie czystego rozumu speku-

latywnego, a ich dialektyka tłumaczy zarówno antynomiczność samego rozumu, 

jak i jej przezwyciężenie. Podczas gdy w myśli Kanta para ta stanowi o wzajemnym 
wykluczaniu się tezy i antytezy (co skutkuje paralogizmem lub antynomią), to He-

gel widzi w niej konieczny warunek stawania się, jako pierwszego, syntetyzującego 

etapu procesu dialektycznego.  
Zarówno kategorie jak i pojęcia czasu oraz przestrzeni są w systemie Hegla 

produktem ewolucji29 zapośredniczonej w dziełach m.in. Fichtego i Schellinga. 

Autor Logiki wciela te pojęcia w obręb stającej się rzeczywistości Ducha. Sprawia 

tym samym, że przedstawiony w dialektyce pana i niewolnika proces dochodzenia 
Ducha do świadomości, poprzez tworzenie z samego siebie przedmiotów postrze-

żeń zmysłowych, można utożsamiać z procesem naszego poznania rzeczywistości 

na gruncie filozofii krytycznej Kanta. W przypadku Ducha nie jest ono jednak 
nieograniczone jedynie do przedmiotów doświadczenia. Podobnie Kantowski 

podmiot, konstruując poznanie poprzez zastosowanie do danych naocznych ka-

tegorii, współkonstytuuje jednocześnie sam przedmiot. Jedyna różnica polegałaby 
więc na tym, że empiryczny podmiot tworzy sobie przedstawienie tego przed-

miotu służące poznaniu, Duch natomiast w podobny sposób powołuje dany 

przedmiot do istnienia. 
Warto zatrzymać się jeszcze na chwilę przy ostatecznie odrzuconym, ale 

we wczesnej filozofii Hegla na poważnie rozważanym pojęciu intelektu intuityw-

nego30. Chcąc podporządkować wielość zapośredniczonych w doświadczeniu 
Kantowskich czystych pojęć intelektu i wykazać ich konieczność, Hegel zinterpre-

tował zaadaptowane przez Fichtego pojęcie oglądu intelektualnego (intellektuele 
Anschauung). Uczynił z niego „pomost” pomiędzy światem zmysłowym a świa-

tem intelektualnym. Nie zwracając uwagi na wyraźne zastrzeżenia królewieckiego 
                                                             

28 Na stawiany Fichtemu przez Hegla zarzut dogmatycznego przyjęcia Ja, czystego aktu jako pod-

stawy swojego systemu zwraca uwagę m.in. Gadamer. Zob. Hans-Georg Gadamer, „The idea of Hegel’s 

Logic”, w: tenże, Hegel’s Dialectic: Five Hermeneutical Studies, tłum. Christopher Smith (New Haven 

and London: Yale University Press, 1971), 75-99. 
29 Por. Paweł Sikora, „Doświadczenie a realizm w filozofii percepcji Hegla”, Principia. Pisma kon-

cepcyjne z filozofii i socjologii teoretycznej 2009, t. LI-LII: 65 (przypis 12). 
30 Inaczej też: oglądu intelektualnego, intuicji intelektualnej.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

170 

 

filozofa co do natury tego zjawiska, autor Wiary i wiedzy31 (w tej pracy odnosi się 

jeszcze w sposób pozytywny do idei oglądu intelektualnego) stwierdza, że jedynie 

„gnuśność myśli”32 nie pozwoliła Kantowi na odkrycie w tym pojęciu pierwotnej 
podstawy jedności myśli i bytu33. W swojej późniejszej Fenomenologii Ducha He-

gel zmienia jednak zdanie i odrzuca możliwość poznania w akcie bezpośredniego 

oglądu. 
Należy zwrócić uwagę, że filozofia krytyczna, by uzyskać pewność i koniecz-

ność swoich syntetycznych sądów a priori, odwołuje się do pozaempirycznych ka-

tegorii intelektu. To one mają zapewnić tak uzyskanej wiedzy walor obiektywno-
ści. Natomiast gdy zapytamy dlaczego tak się dzieje, odsyła nas ona „poziom wy-

żej”, do intersubiektywnej transcendentalnej jedności apercepcji, której istnienie 

jest jednak powierzchownie tylko uzasadnione i która wydaje się być raczej do-

gmatycznie założoną konstrukcją dopełniającą cały system, niż faktycznie istnie-
jącym składnikiem ludzkiego sposobu doświadczania świata34. Wątpliwości pod-

noszone przez Fichtego i Schellinga doprowadzają niejako do unieważnienia rze-
czy samych w sobie. W połączeniu z interpretacją wspomnianego przez Kanta w 
trzeciej Krytyce intelektu intuitywnego, dają podstawy do postulowania istnienia 

absolutnego podmiotu, którego sposobem myślenia mógłby być właśnie niedy-

skursywny ogląd intelektualny. Niemniej jednak, mimo odrzucenia samej kon-
cepcji oglądu35 jako sposobu poznania (ze względu na brak odróżnialności, a za-

tem możliwości wystąpienia negatywności) wydaje się, że Hegel przyjął i prze-

kształcił pojęcie podmiotu, który takim poznaniem mógłby dysponować (arche-
typus intellectus), widząc w nim pierwowzór dla swojego Absolutu36.  

                                                             

31 Por. Guyer, „Thought and Being: Hegel’s critique of Kant’s theoretical philosophy”; por także 

Keeneth R. Westphal, „Kant, Hegel and the Fate of «the» Intuitive Intellect”, w: The reception of Kant’s 
Critical Philosophy, red. Sally Sedgewick (New York: Cambridge University Press, 2007), 283–305. 

32 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Encyklopedia nauk filozoficznych, tłum. Światosław Florian 

Nowicki (Warszawa: PWN, 1990), 115. 
33 Por. Guyer, „Thought and Being: Hegel’s critique of Kant’s theoretical philosophy”; Westphal, 

„Kant, Hegel and the Fate of „the” Intuitive Intellect”. 
34 Do dziś trudno o wskazanie właściwego korelatu transcendentalnej jedności apercepcji na płasz-

czyźnie bio- czy neurologicznej, choć takie próby jej interpretacji podejmował m.in. noblista Konrad 

Lorenz. 
35 Więcej o powodach tego odrzucenia por. James Kreines, „Between the Bound of Experiende 

And Divine Intuition: Kants Epistemic Limits And Hegel’s Ambition”, Inquiry  50, no. 3 (2007): 313–

314. 
36 Inaczej rodowód Absolutu od Kanta wywodzi np. Béatrice Longuenesse: “I intend to show that 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

171 

 

 

Czyste pojęcia intelektu jako inspiracja 

 
Punktem wyjścia „urągającej zdrowemu rozsądkowi” Heglowskiej dialektyki 

są osiągnięte w trakcie ściśle logicznego postępowania (w sensie logiki klasycznej) 

antynomie czystego rozumu, na które natrafia Immanuel Kant. Teren, na który 
zabronił on wstępu kategoriom intelektu, jest dopiero właściwym początkiem He-

glowskiej spekulacji. Trudno wskazać bezpośredni „wspólny korzeń”, z którego 

wyrastają oba te systemy. Jednak trzymając się botanicznej metafory, należałoby 
raczej powiedzieć, że tam, gdzie pień Kantowskiego poznania się rozdwajał, tam 

Hegel go ściął i powracając do pierwotnej jedności tego pnia, zaszczepił na jego 

karpie własną – pojedynczą już – gałąź. Ze względu na różnice w podstawowych 

założeniach dotyczących charakteru naszej, empirycznej rzeczywistości, trudne 
jest dokładne wskazanie analogii pomiędzy Kantowskimi kategoriami, a momen-

tami dialektyki Hegla.. Podczas gdy u Kanta kategorie miały za zadanie umożliwić 

poznanie świata zewnętrznego, to u tego drugiego tworzyły one cały system pojęć 
reprezentujących zmieniającą się rzeczywistość. Można powiedzieć, że tam, gdzie 

doświadczenie empiryczne i prawa logiki klasycznej zatrzymują postęp teoretycz-

nej części filozofii krytycznej (na antynomiach czystego rozumu), tam je Hegel 
porzuca i proponuje nowe rozwiązanie, zmierzające do syntezy bytu i myślenia. 

Prawdziwa dialektyczność czystego rozumu pokazuje się w jego antynomiach, 

tam gdzie tezie przeciwstawić się musi antyteza, na poparcie których doświadcze-
nie nie może dostarczyć dowodów. To punkt, w którym Kant mówi „stop”, a He-

gel, nie godząc się na rozdwojenie naszych władz poznawczych, odnajduje syn-

tezę, przekraczającą powstałe antynomie. 
Już od pierwszych stron Nauki o bycie, dostrzec możemy analogie pomiędzy 

procesem dialektycznym a Kantowskimi kategoriami. Zawierająca się w pojęciu 

początku całkowita jedność czystego bytu i Niczego (Nichts) jest odpowiednikiem 

triady przedstawionej w kategorii ilości. W filozofii Kanta kategoria ta odnosiła 
się co prawda do przedmiotów naoczności (w tym czystej, a więc czasu i prze-

strzeni), będąc „zapośredniczoną w doświadczeniu”, które nadawało jej „piętno 

                                                             

the intent Hegel proclaims in the Preface to the Phenomenology of Spirit, that of “grasping and express-
ing the True, not as substance, but just as much as subject,” provides its meaning to the Hegelian cate-

gory of the Absolute, in virtue of the equation: the True = the Absolute = the transformation of Kant’s 

notion of truth”, Longuenesse, Hegel’s critique of metaphysics, 17. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

172 

 

skończoności” (z czego, jak twierdzi Wesoły, najwyraźniej nie zdawał, lub nie 

chciał zdawać, sobie sprawy)37. Jednak w przypadku autora Logiki odniesienia po-

zostają wyłącznie na płaszczyźnie logicznej, myślowej. Złączone w Jedni (która 
zdaniem Hegla jest mimo wszystko wyrażeniem wadliwym)38 są w gruncie rzeczy 

jednością wielości (bezpośrednich, nieokreślonych), a zatem stanowią pewien 

ogół. Schemat ten powtarza się zresztą w każdym kolejnym dialektycznym kroku, 
stanowiąc podstawę triady warunkującej cały późniejszy rozwój pojęć. Należy jed-

nak wyraźnie zaznaczyć, że w systemie Hegla „jakość jest z natury czymś pierw-

szym”39, a zatem wspomniany przed chwilą schemat oparty na kategorii ilości nie 
oznacza jeszcze, że taki ruch dialektyczny rozpoczyna się jako pierwszy. Schemat 

ten jest tutaj wspomniany jedynie po to, by pokazać „zapośredniczenie” w nim już 

samej metody, bez „ontologicznego” odniesienia do stającej się rzeczywistości Du-

cha. Albowiem kategoria ilości jako element tej rzeczywistości ukazuje się dopiero 
po kategorii jakości. 

Opisywany w pierwszym rozdziale proces stawania się, będący wynikiem 

ścierania się ze sobą „absolutnie różnych”, ale jednocześnie tożsamych członów 
tej relacji, jest odwzorowaniem dynamicznej kategorii stosunku u Kanta. W filo-

zofii krytycznej odnosi się ona do już istniejących przedmiotów. Heglowska syn-

teza w postaci Dasein, czyli (w terminologii Kanta) wspólnota wzajemnego odzia-
ływania na siebie (kategoria wspólnoty) jest efektem pozaczasowego stosunku 

przyczynowo-skutkowego (kategoria przyczynowości i zależności), odniesionego 

do pierwszej kategorii z grupy stosunku (post-praedicamenta), czyli bycia pod-
miotem czegoś. Uściślając jeszcze: ujęty w ramach tego stosunku czysty byt jest 

podmiotem zanikania w procesie stawania się, natomiast Nicość (Nichts) – po-

wstawaniem. Sam proces jednak skutkuje wyłonieniem się „spokojnej niezłożo-
ności” będącej bytem40. Tak więc w tym procesie stawania się ujętym jako stosu-

nek przyczynowo-skutkowy, czysty byt jest przyczyną dla procesu zanikania i jed-

nocześnie poprzez odniesienie się do Nichts jest skutkiem dla procesu powstawa-

nia, czyli samego Nichts. 
                                                             

37 M. Wesoły w cytowanym wyżej artykule, na podstawie analizy korespondencji jaką prowadził 

Kant, podaje w wątpliwość, jakoby osoba tak błyskotliwa, szukając przez wiele lat ostatecznego kształtu 

swojej tabeli kategorii i modyfikując ją w tym czasie wielokrotnie, mogła nie widzieć tego zapośredni-

czenia. 
38 Por. Hegel, Nauka logiki, t. 1, 105, Uwaga 2. 
39 Tamże, 90. 
40 Tamże, 132. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

173 

 

W istnieniu będącym niejako efektem tej pierwszej syntezy, czysty byt i Ni-

cość zostają zniesione w sposób, który nadaje im pewną określoność, a zatem zo-

stają od siebie odróżnione „nie są już więcej bytem i Niczym i przysługują im 
różne określenia”41. Istnienie zyskuje swoją określoność, czyli jakość, w procesie 

będącym odpowiednikiem dialektycznego ruchu układu drugiej grupy czystych 

pojęć intelektu Kanta: kategorii z grupy jakości. Określoność istnienia jest „nace-
chowaniem miejsca zajmowanego przez Dasein pewną jakością”42, którą „należy 

ujmować […] jako realność i jako negację [pogrub. M.W.]”43. Nacechowanie tej 

realności jakością odbywa się nie poprzez refleksję, ponieważ jest ona tylko czymś 
„co pochodzi od nas”, lecz przez przeczenie (negację, bycie Czymś i tym co inne). 

Dasein staje się ograniczone poprzez bycie innym od tego, co „dookoła” niego, 

dzięki zawartemu w nim Niebytowi, a zatem dzięki temu, że to, co inne nie jest 

takie jak ono. Ta negatywna określoność jest określonością „właściwą”, którą He-
gel nazywa „założoną” w samym pojęciu Dasein (o czym świadczyć ma sam przed-

rostek „da”). To jakościowe nacechowanie stanowi przejście od bytu w sobie, do 

innobytu, bytu dla innego. Status bytu dla siebie istnienie uzyskuje dzięki zanego-
waniu tego, co wystąpiło jako inne wobec niego. Negacja ta jest refleksją skiero-

waną ku sobie samemu. 

Ponieważ cała rzeczywistość to w istocie rzeczywistość stających się Dasein 
zebranych w jeden ogół (według Kantowskiego schematu „dialektyki ilości”), 

w dalszej części tego samego rozdziału Hegel pokazuje, jak ta totalność jest 

w ogóle możliwa. Aby Absolut mógł się rozwinąć, niezbędne jest „przejście” od 
charakterystyki jakościowej Dasein do charakterystyki ilościowej. Rozpatrywany 

w ten sposób (ilościowo) byt jest „na powrót” bytem w sobie. Cudzysłów użyty 

jest tu dlatego, że oba te aspekty – ilości i jakości – stanowią dwa odrębne, choć 
nie zupełnie niezależne od siebie poziomy jednego bytu. Aspekt ilościowy, ogra-

niczony czynnikiem jakościowym (jak ciągły czas chwilą teraźniejszą) tworzy qu-
antum – byt dla innego. „Wielość licznych Jednych”44, składa się jak w pojęciu 

                                                             

41 Tamże, 135. 
42 Marek Rosiak, Dialektyka Hegla (Kraków: Universitas, 2011), 124. Jakkolwiek niecodzienne 

może się wydawać potwierdzanie tezy dotyczącej Hegla słowami jego zawziętego krytyka, to należy za-

uważyć, że analizy tekstów jakich dokonuje Rosiak w Dialektyce Hegla są często bardzo trafne. Autor 

czyni wiele słusznych uwag i rozróżnień (które warto wziąć pod uwagę), dopiero następnie usiłując wy-
kazać ich bezzasadność. 

43 Hegel, Nauka Logiki, t. 1, 136. 
44 Tamże, 300. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

174 

 

wielkości ciągłej na quantum danej liczby, a więc na pewien ogół. Przekroczenie 

określoności istnienia jest tym, co pozwala Heglowi wytłumaczyć pluralizm pa-

nujący na pierwszy rzut oka w świecie i zbudować jego organiczną strukturę.  
Osiągnięta wcześniej przez byt określoność (jakość), staje się teraz sama tezą, 

której przeciwstawia się jako jej antyteza: ilość. Ostatnie ogniwo tego procesu, byt 

w sobie, odnajdujemy oczywiście w Heglowskim pojęciu miary, w którym znie-
sione zostają różnice dzielące te dwa aspekty Dasein. Jest to kategoria o tyle ważna, 

że zgodnie z uwagą samego Hegla: „Miarę można, jeśli się chce, uważać także za 

modalność.”45 A zatem, miara stanowi również o sposobie istnienia Dasein. Gdy 
„miara się wypełni”, cykl stawania się dobiega końca, a byt przechodzi w istotę. 

W pierwszej części Nauki o istocie Hegel pokazuje, w jaki sposób czysta istota 
refleksyjna (czysta forma), powstała z wytworzonej „kopii” Dasein, a następnie 

robi swego rodzaju woltę i powraca do niego, stając się postawą tegoż Dasein. 
W gruncie rzeczy w tej części rozdziału autor Logiki powraca częściowo do zało-

żeń i terminów dawnej metafizyki i dochodzi do tego, w jaki sposób „rzecz roz-

pada się na materię i formę”46. Jej materialna strona, ujęta jako bycie w sobie (ta 
strona jest oczywiście tylko elementem większego złożenia jaką jest sama rzecz) 

odpowiada Kantowskiej rzeczy samej w sobie, natomiast forma jest „przejawem” 

rzeczy, zbiorem jej własności i cech, czymś, co w systemie Kanta byłoby fenome-
nem. Obie razem wzięte (materia i forma) tworzą rzecz, będącą jako egzystencja 

przejawem istoty. 

Ten skrótowy opis ma na celu szybkie przejście do bardziej interesujących 
nas w kontekście niniejszych rozważań części rozdziału, jakimi są zjawisko i rze-

czywistość. Właśnie tutaj Hegel umieścił Kantowskie kategorie modalności i sto-

sunku, choć staje się to jaśniejsze dopiero po lekturze działu traktującego o rze-
czywistości. Pomimo że pojęcie konieczności pojawia się w sposób bezpośredni 

dopiero w tej drugiej części tekstu, można zauważyć, że w istocie odnosi się jeszcze 

do części poprzedniej. Rozpoczynając w Encyklopedii rozdział o rzeczywistości, 

Hegel pisze: „Rzeczywistość jest doprowadzoną do bezpośredniości jednością 
istoty i egzystencji albo tego, co wewnętrzne, i tego co zewnętrzne”47. Naprowadza 

nas to na pewien trop: skoro rzeczywistość jest jednością tych dwóch elementów, 

                                                             

45 Tamże, 90. 
46 Por. Hegel, Encyklopedia nauk filozoficznych, par.129, 176. 
47 Tamże, par. 142, 85. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

175 

 

to co najmniej jeden z nich musi stanowić możliwość jej urzeczywistnienia. A za-

tem, co Hegel sam chwilę później dodaje: „Możliwość jest dla rzeczywistości tym, 

co istotne, ale tak, że jednocześnie jest ona tylko możliwością”48; i dalej: „Możli-
wość i przypadkowość są momentami rzeczywistości”49. Można zatem powie-

dzieć, że tkwiąca w rzeczywistości możliwość (pierwsza kategoria z grupy modal-

ności u Kanta) stanowi o przypadkowości tejże rzeczywistości, do momentu, 
w którym drogą eliminacji (negacji) innych „Jedności”, czyli innych możliwości, 

nie ostanie się już tylko jedna z nich. Dopóki możliwość zaistnienia „wszystkiego” 

nie zostanie zniesiona, stając się faktyczną rzeczywistością. Tym samym to, co 
było przypadkowe (a więc możliwe), poprzez swoje urzeczywistnienie staje się ko-
nieczne. W tym miejscu Hegel w ostatniej już części Nauki o istocie dokonuje ko-

lejnej syntezy. Przechodzi na kolejny „poziom” łącząc ze sobą to, co możliwe i to, 

co istniejące w pojęciu konieczności, wzorując się tym samym na Kantowskich 
czystych pojęciach intelektu z grupy modalności. Mówiąc krócej: to, co u Hegla 

przypadkowe (u Kanta wyrażone kategorią możliwości) poprzez dialektyczny 

ruch negacji wielości możliwości, staje się rzeczywiste (istniejące – druga katego-
ria z grupy modalności), a jako synteza tego, co możliwe i istniejące, staje się ko-

nieczne.  

Jak już ustaliliśmy to, co konieczne, jest tym, co rzeczywiste, a że według au-
tora Logiki „co jest rzeczywiste, jest rozumne”50, to wniosek stąd taki, że to, co ko-

nieczne, wyłoniło się zgodnie z działaniem, będącego całą rzeczywistością, rozum-

nego Absolutu. Tak więc to, co do tej pory miało „status” statycznej podstawy, 
zostaje zniesione i staje się kategorią dynamiczną, staje się przyczyną dzięki temu, 

co stało się jej skutkiem. Istotny jest tu fakt, że rozpatrywane rozłącznie, przyczyna 

i skutek są w gruncie rzeczy dokładnie tym samym51, natomiast rzeczywiste, a więc 
rozróżnialne stają się dopiero w stosunku wzajemnego odnoszenia się do siebie. 

Ma to niebagatelne znaczenie, jeżeli pamiętamy, iż wszystkie pojęcia są rozwija-

jącą się rzeczywistością, a nie tylko konstytuowaniem myślanego przedmiotu. Do-

piero relacja łącząca przyczynę i skutek (związek przyczynowo-skutkowy w jakim 
się łączą), jest czymś rzeczywistym.  

                                                             

48 Tamże, par. 143, 186. 
49 Tamże, par. 145, 187. 
50 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Zasady filozofii prawa, tłum. Adam Landman (Warszawa: 

PWN, 1969), 17. 
51 Por. tenże, Encyklopedia nauk filozoficznych, par. 153, 193–194. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

176 

 

Ponieważ zaś w pojęciu skutku założone jest również pojęcie przyczyny (tak 

iż nie ma w nim niczego, czego nie byłoby najpierw w niej), tak więc rzeczywistość 

będąca jej skutkiem również jest czymś założonym. Przyczyna jest przyczyną tylko 
dzięki swojemu skutkowi, ale tak samo skutek jest sobą dzięki przyczynie. Przy-

czyna zakłada więc w skutku swoją przesłankę poprzedzającą, prowadząc w ten 

sposób do regresu w nieskończoność. Aby jednak regresu tego uniknąć, obie te 
przyczyny reagują ze sobą (wchodząc w stosunek wzajemnego odziaływania), 

a założoności znoszą się i przyczyna kieruje się refleksyjnie ku sobie samej. Wyni-

kiem tego procesu jest powstanie pojęcia.  
Tak więc, to co konieczne (a powstałe w dialektyce możliwego z istniejącym), 

staje się faktycznie rzeczywiste dopiero wówczas, gdy zrealizuje się dialektyka od-

powiadająca trzeciej grupie Kantowskich pojęć intelektu: stosunku. Gdy to, co za-

istniałe jako możliwe i istniejące, urzeczywistni się w pełni dzięki związaniu w re-
lacji związku przyczynowo-skutkowego, nie zaś jako oddzielnie zaistniałych ele-

mentów mających tworzyć rzeczywistość. 

W ten właśnie sposób Hegel „wcielił” do swojego systemu zarówno kategorię 
modalności, jak i stosunku, zmieniając jednak w porównaniu do układu Kanta ich 

kolejność, tak jak w przypadku kategorii ilości i jakości.  

Wykazując w dalszej części obu dzieł, zarówno Nauki logiki  jak i Encyklo-
pedii nauk filozoficznych, ewolucję od pojęcia podmiotowego do idei, Hegel sto-

suje tak jak w całym swoim systemie schemat oparty na Kantowskiej kategorii ilo-

ści. Zauważa to również Mirosław Żelazny: „Pojęcie podmiotowe, przedmiotowe 
i idea oznaczają ruch myśli na etapach: ogólności, szczególności i jednostkowości. 

Te trzy etapy faktycznie odpowiadają znanej nam już z Heglowskiej koncepcji 

triadzie: tożsamości, różnicy i podstawy. Ale wewnętrznie analogiczny ruch trzech 
faz: ogólności, szczegółowości i jednostkowości, dokonuje się wewnątrz każdego 

z etapów wznoszenia się pojęcia w ogóle. I tak, ogólność, szczegółowość i jednost-

kowość etapu podmiotowego oznacza fazy: pojęcia jako takiego, sądu i sylogizmu; 

etapu przedmiotowego – fazy: mechanizmu, chemizmu i teleologii; wreszcie 
etapu idei: życia, poznania oraz idei absolutnej”52.  

 

 
Podsumowanie 

                                                             

52 Mirosław Żelazny, Heglowska filozofia ducha (Warszawa: IFiS PAN, 2000), 230. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

177 

 

 

Sama Nauka o pojęciu nie będzie już przedmiotem ściślejszych rozważań  

w niniejszym tekście. Jej analiza pod kątem wyprowadzenia jej „rodowodu” 
z Kantowskiego systemu kategorii wymaga dokładnego, oddzielnego opracowa-

nia, na które nie ma już tutaj miejsca. Jakkolwiek z pewnością widać i w tej części 

systemu Hegla analogie i zbieżności z tabelą czystych pojęć intelektu, to konieczne 
byłoby dokładne przeanalizowanie tego, czy nie polegają one jedynie na oparciu 

przez Hegla znacznej części rozumowania w trzecim dziale Logiki na systemie 

i podziale sądów, które siłą rzeczy są w pewnej mierze zbieżne z tabelą sądów 
Kanta. Zbieżność ta wynika zarówno z nieuniknionych zapożyczeń i nawiązań 

Hegla do swojego wielkiego poprzednika, ale również z faktu, że każda tabela są-

dów jest koniecznie zapośredniczona w języku, a zatem w empirycznej rzeczywi-

stości, która jest tym językiem opisywana. Niestety Hegel często zdaje się nie zau-
ważać uzależnienia konsekwencji swoich twierdzeń od struktury i natury języka, 

którym się posługuje, narażając tym samym swoją koncepcję na błędy podobne 

do Kantowskich. 
Zgodnie z początkowymi założeniami, wskazane zostały miejsca w koncepcji 

dialektyki Hegla, które w bardzo wyraźny sposób czerpią nie tylko z pełnej tabeli 

kategorii, ale również (bez czego ta inspiracja czystymi pojęciami intelektu nie by-
łaby wręcz możliwa) z takich koncepcji, jak intelekt intuitywny oraz transcenden-

talna jedność apercepcji. Intuicję tę zdaje się zresztą potwierdzać sam Hegel: „naj-

głębszym i najsłuszniejszym poglądem, zawartym w Krytyce czystego rozumu, jest 
ten, że jedność stanowiąca istotę pojęcia rozpoznana zostaje jako pierwotnie syn-

tetyczna jedność apercepcji, jako jedność Ja myślę, czyli samowiedzy”53.  

Literatura dotycząca zagadnień, o których traktowała pierwsza część arty-
kułu, czyli dotycząca ewolucji, jaka nastąpiła od pierwotnej filozofii krytycznej do 

systemu Hegla, jest niezwykle bogata. Setki badaczy od niemal dwustu lat dostrze-

gają i badają ten proces. Niestety, tak jak pokaźna jest ilość tych badań, tak ich 

wyniki są niejednoznaczne. Do dziś trwają spory o to, jakie elementy zostały za-
pożyczone i w jaki sposób zmodyfikowane przez następców każdego z tych filo-

zofów oraz jaka interpretacja odbiegała od intencji ich twórcy w stopniu dopusz-

czalnym, a jaka w stopniu nadmiernym. Równie pokaźna jest literatura przedsta-

                                                             

53 Hegel, Nauka logiki, t.2, 359. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

178 

 

wiająca porównania tych wielkich systemów. Jednak niewiele źródeł traktuje o in-

spiracjach bezpośrednich, zwłaszcza dotyczących pojęć i struktur podstawowych 

dla myśli Heglowskiej, takich jak struktura całego procesu dialektycznego. Analo-
gie te nie są widoczne na poziomie stosowanych pojęć, a jedynie w „głębszej” war-

stwie dotyczącej pełnionych przez nie funkcji. I tak zawierająca się w pojęciu po-

czątku dialektyka prowadząca do całkowitej jedności czystego bytu i Niczego jest 
odpowiednikiem kategorii z grupy ilości, podobnie jak ogół stających się Dasein, 
tworzący w istocie rzeczywistość. Natomiast nacechowanie tego istnienia jakością 

odwzorowuje w myśli Hegla ściśle schemat kategorii z grupy jakości, tak jak i pro-
ces stawania się przez Dasein bytem dla siebie. Kategorie z grup modalności i sto-

sunku odnajdujemy zaś w dialektycznym ruchu zjawiska i rzeczywistości, kon-

struowanej w procesie syntezy tego, co możliwe oraz istniejące, łączących się jako 

(oparta na grupie kategorii stosunku) przyczyna i skutek w pojęciu konieczności, 
w pojęciu tego, co rzeczywiste, ale dopiero jako związek przyczynowo-skutkowy. 

Dzieje się to z tą jednak różnicą, że w przypadku Kanta, dialektyka ta odbywa się 

zasadniczo w polu epistemologicznym. U Hegla zaś proces ten przeniesiony jest 
na płaszczyznę kształtowania samej rzeczywistości. Spowodowane jest to podsta-

wowymi założeniami dotyczącymi natury rzeczywistości, które są zasadniczo 

różne u obu filozofów. Poszukiwanie takich inspiracji jest o tyle istotne, że z jednej 
strony może rzucić nowe światło na interpretację tekstów Hegla, z drugiej zaś, 

znając pułapki w jakie „wpadło” myślenie Kanta, można łatwiej zidentyfikować 

problemy z nimi związane na gruncie filozofii Heglowskiej. 
Na koniec warto jeszcze raz podkreślić rzecz, której należy być świadomym 

poszukując wspólnych źródeł poglądów tych filozofów. Jak słusznie to ujął An-

drzej Jeziorowski: „Istotna różnica między Kantem a Heglem polega tu na tym, że 
obaj formułowali odmienne programy intelektualne. Kant dostrzegał sprzeczno-

ści. Uważał jednak, że na ich pojęciowej artykulacji kończy się możliwość ich ra-

cjonalizacji”54. Tak więc to, co u Kanta było „tylko” schematami czy założeniami 

umożliwiającymi proces doświadczenia, u Hegla stanowiło esencję całej stającej 
się rzeczywistości Ducha, a w związku z tym jego logika jest tak naprawdę ontolo-

gią55. Ze względu na tak podstawowe różnice, niełatwo jest wykazywać inspiracje 

i analogie tam, gdzie nie są one wyrażone wprost. 

                                                             

54 Por. Andrzej Jeziorowski, Rozum i Poznanie (Wrocław: Ossolineum, 1989), 114. 
55 Por. Alexandre Kojève, Wstęp do wykładów o Heglu, tłum. Światosław Florian Nowicki (War-

szawa: Aletheia, 1999), 467. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

179 

 

 

 

 

Bibliografia 
 

Buhr, Manfred. „Schelling a historia rozwoju klasycznej filozofii niemieckiej”. Studia Filozo-
ficzne, 1997, nr 3: 107–17. 

Fichte, Johann Gottlieb. Teoria Wiedzy. Tłum. Marek J. Siemek. Warszawa: Wydawnictwo Na-

ukowe PWN, 1996. 
Gadamer, Hans-Georg. „The idea of Hegel’s Logic”. W: Hans-Georg Gadamer, Hegel’s Dialec-

tic: Five Hermeneutical Studies. Tłum. Christopher Smith, 75-99. New Haven and Lon-
don: Yale University Press, 1971. 

Guyer, Paul. „Thought and Being: Hegel’s critique of Kant’s theoretical philosophy”. 
W: The Cambridge Companion to Hegel, red. Frederick C. Beiser, 171–211. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1999. 

Habermas, Jürgen. „From Kant to Hegel and Back again – The Move Towards Detranscenden-
talization.” European Journal of Philosophy  7, issue 2 (1999): 129–157. 

Hammer, Espen. German Idealism: Contemporary Perspectives. New York: Routledge, 2007, 
113–134.  

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Encyklopedia Nauk Filozoficznych. Tłum. Światosław Florian 
Nowicki. Warszawa: PWN, 1990. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia Ducha. Tłum. Światosław Florian Nowicki. 
Warszawa: Aletheia, 2010. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Nauka logiki, t. 1–2. Tłum. Adam Landman. Warszawa: 
PWN, 1967. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Wykłady z historii filozofii, t. 1, 3. Tłum. Światosław Florian 

Nowicki. Warszawa: PWN, 1994. 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich Zasady filozofii prawa. Tłum. Adam Landman. Warszawa: 

PWN, 1969. 
Henrich, Dieter. Lectures on German Idealism, Between Kant and Hegel. London: Harvard 

University Press, 2003. 
Hyppolite, Jean. Logic and Existence: The Cultural Politics of Drugs, Alcohol, and Addictive 

Relations. Tłum. Leonard Lawlor i Amit Sen. New York: SUNY Press, 1997. 
Jeziorowski, Andrzej. Rozum i Poznanie. Wrocław: Ossolineum, 1989. 
Kant, Immanuel. Krytyka czystego rozumu, t. 1–2. Tłum. Roman Ingarden. Warszawa: PWN, 

1957. 
Kant, Immanuel. Krytyka władzy sądzenia. Tłum. Jerzy Gałecki. Warszawa: PWN, 1986. 

Kojève, Alexandre. Wstęp do wykładów o Heglu. Tłum. Światosław Florian Nowicki Warszawa: 
Aletheia, 1999. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

180 

 

Kreines, James. „Between the Bound of Experiende And Divine Intuition: Kants Epistemic Lim-

its And Hegel’s Ambition”. Inquiry  50, no. 3 (2007): 306–334. 
Longuenesse, Béatrice. Hegel’s critique of metaphysics. Tłum. Nicole Simek. Cambridge: Cam-

bridge University Press, 2007. 
Rosiak, Marek. Dialektyka Hegla. Kraków: Universitas, 2011. 
Siemek, Marek J. Idea transcendentalizmu u Fichtego i Kanta. Warszawa: PWN, 1977. 

Sikora, Paweł. „Doświadczenie a realizm w filozofii percepcji Hegla”. Principia. Pisma koncep-
cyjne z filozofii i socjologii teoretycznej  2009, t. LI-LII: 61–75.  

Sikora, Paweł. „Krytyka czystego rozumu a problem możliwości metafizyki”. Annales Univer-
sitatis Mariae Curie-Skłodowska, Sectio I: Philosophia – Sociologia, 2005, vol. XXX: 83–

101. 
Skarga, Barbara. „Trwałość i zmienność kategorii”. Archiwum Historii Filozofii i Myśli Spo-

łecznej, 1988, t. 33: 3–40. 
Sobotka, Milan. „Wpływ Schellinga na Hegla podczas ich współpracy w „Kritisches Jahrbuch 

der Philosophie”. Tłum. Jan Garewicz. Archiwum Historii Filozofii i Myśli Społecz-
nej, 1979, t. 25: 119–129. 

Stern, Robert. Hegel, Kant and the Structure of the Object. London: Routledge, 1990. 

Stróżewski, Władysław. Istnienie i sens. Kraków: Znak, 2005. 
Wesoły, Marian. „Uwagi o metafizycznej dedukcji kategorii w systemie Kanta”. Studia Filozo-

ficzne, 1980, nr 12: 63–81. 
Westphal, Kenneth R. „Contemporary epistemology: Kant, Hegel, McDowell”. European Jour-

nal of Philosophy 14, issue 2 (2006): 274–301. 
Westphal, Kenneth R. „Kant, Hegel and the Fate of „the” Intuitive Intellect”. W: The Reception 

of Kant’s Critical Philosophy, red. Sally Sedgewick. New York: Cambridge University 
Press, 2007: 283–305. 

Żelazny, Mirosław. Heglowska filozofia ducha. Warszawa: IFiS PAN, 2000. 

 
 

 
  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

181 

 

Summary 
 

Pure concepts of understanding and transcendental unity of apperception  
as sources of Hegel’s dialectic 

 
Analyzed is the impact that Kant’s table of pure concepts of understanding and the rela-

tions between its specific categories had on Hegel’s dialectics concept. The author observes that 
concepts which appear in the first part of Science of Logic such as Beginning, Unity of Multi-
plicity, Mediation or Being are based on Kant’s categories such as Totality, Relation or Quality. 
Also based on Kant’s categories, but those from the modality group, Hegel creates his dialectics 
of what is necessary by combining that which is accidental ( yet possible, in Kant’s case) with 

that which is existing. Aside from a precise analysis of the “heritage” of these references, the 
author notes that concepts such as transcendental unity of apperception, intuitive intellect, the 

idea of soul immortality and the overall domination of practical reason over the theoretical one 
(taken by Fichte and Schelling from Kant), became the foundation of Hegel’s concept of Abso-

lute in the shape that we know it now.  
 

Keywords: pure concepts of understanding, transcendental unity of apperception, He-
gel’s critique of Kant, intellectual intuition 

 
 

 

Zusammenfassung 
 

Reine Begriffe des Verstandes und transzendentale Einheit der Aperzeption  

als Quellen der Dialektik bei Hegel 

 

Die im vorliegenden Artikel durchgeführte Analyse macht deutlich, welchen Einfluss 

Kants Tafel der reinen Begriffe des Verstandes und die in ihrem Rahmen erscheinenden Bezie-
hungen zwischen einzelnen Kategorien als Inspiration für die Entstehung des Hegelschen Ent-
wurfes der Dialektik hatte. Wie es gezeigt wurde, gründen die in der Wissenschaft der Logik 

entwickelten Begriffe wie Anfang, Einheit der Vielfalt, Werden oder Sein auf Kantischen Kate-
gorien der Allgemeinheit, der Relation und der Qualität. In Anlehnung an Kantische Katego-

rien aus der Gruppe der Modalität schafft Hegel seine Dialektik des Notwendigen, indem er das 
Zufällige (was jedoch bei Kant das Mögliche ist) mit dem Seienden verbindet. Außer einer ge-

nauen Untersuchung der "Abstammung" dieser Entlehnungen, verweist der Artikel auch da-
rauf, dass solche Konzepte wie die transzendentale Einheit der Aperzeption, intuitiver Ver-

stand, die Idee der Unsterblichkeit der Seele und das allgemeine Primat der praktischen Ver-
nunft vor der theoretischen (Fichte und Schellling übernahmen es von Kant) zur Grundlage 

von Hegels Entwurf des Absoluten in der uns heute bekannten Form wurden. 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05



Maciej Wodziński, Czyste pojęcia intelektu … 

 

182 

 

Schlüsselworte: reine Begriffe des Verstandes, transzendentale Einheit der Aperzeption, 

Hegels Kritik von Kant, intellektuelle Anschauung 
 

Information about Author: 
 

MACIEJ WODZIŃSKI, philosophy student, Faculty of Philosophy and Sociology at the Maria 

Curie-Skłodowska University in Lublin; address for correspondence: Pl. Marii Curie-Skłodowskiej 4, 

PL 20-031 Lublin; e-mail address: maciek.wodzinski@gmail.com 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:33:05

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

