
 

39 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 26/2018 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2018.26.39-61 

 

Heglowska krytyka transcendentalizmu 
 

Katarzyna Guczalska 

 https://orcid.org/0000-0001-8970-4968  

 

Artykuł poddaje analizie krytykę filozofii transcendentalnej, której podjął się G.W.F. He-
gel i przedstawia powody dystansowania się Hegla od stanowiska I. Kanta, J. G. Fichtego oraz 

F.W.J. Schellinga. Analiza ma za podstawę Fenomenologię ducha oraz inne dzieła Hegla 
(O  różnicy między systemami filozoficznymi Fichtego i Schellinga, Encyklopedia Nauk Filozo-
ficznych). Główny cel opracowania leży w uchwyceniu ambiwalentnego stosunku Hegla do 
transcendentalizmu, a ostatecznie przyczyn jego odrzucenia. Ogólnie rzecz biorąc, mankamen-

tem filozofii transcendentalnej jest zakwestionowanie roszczeń rozumu do absolutnego pozna-
nia prawdy. Jednocześnie, w ramach Heglowskiej koncepcji poznania oraz ontologii, transcen-
dentalizm pozostaje pewnym uprawnionym – choć ograniczonym – momentem myślenia. Ar-

tykuł analizuje nie tylko krytykę transcendentalizmu, lecz odpowiada też na pytanie: czym jest 
fenomenologia? Na zakończenie, omówiona została krótko recepcja fenomenologii Hegla oraz 

jej znaczenie w kontekście całego systemu filozofa.  
 

Słowa kluczowe: Hegel, fenomenologia, transcendentalizm, Kant, Fichte 
 

Fenomenologia ducha (1807) to jedno z największych dzieł XIX wieku1. 

W publikacji tej Georg Wilhelm Friedrich Hegel po raz pierwszy zaprezentował 

                                                             

Katarzyna Guczalska, dr, Uniwersytet Ekonomiczny w Krakowie; adres do korespondencji: Uni-

wersytet Ekonomiczny, 31-510 Kraków, ul. Rakowicka 27; e-mail: k.guczalska@gmail.com 

 
1 Marek J. Siemek pisze: „[...] Fenomenologia ducha – jeden z najdonioślejszych tekstów w dzie-

jach filozofii, pierwszy pełny zarys oryginalnej koncepcji filozoficznej Hegla”. „Pierwszym w pełni doj-

rzałym wynikiem tych przemyśleń [związanych z kształtowaniem się kapitalistycznego, wielkoprzemy-
słowego społeczeństwa mieszczańskiego XIX wieku] Hegla jest właśnie Fenomenologia ducha”; Marek 

J. Siemek, „Hegel: Rozum i historia”, w: W kręgu filozofów, red. Marek. J. Siemek (Warszawa: Czytelnik, 

1984), 3–4. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

40 

 

się jako w pełni ukształtowany i oryginalny myśliciel, na trwale zapisując się 

w dziejach filozofii. Wątki zaczerpnięte z Fenomenologii ducha doczekały się zna-

czących recepcji. Za wpływowe kontynuacje uznać należy dialektykę pana i sługi 
(Herr und Knecht)2 – temat rozwijany chętnie w obrębie tradycji marksistowskiej 

(Lukács, Marcuse, Kojève3), czy ideę „świadomości nieszczęśliwej” – zagadnienie, 

które stało się podstawą koncepcji alienacji religijnej rozwiniętej przez Ludwiga 
Feuerbacha oraz innych myślicieli4.  

Hegel wznosi projekt fenomenologii na zastanej tradycji filozoficznej, którą 

twórczo odczytuje, krytykuje i rozwija5. W kontekście transcendentalizmu, głów-
nym punktem odniesienia jest dla Hegla filozofia Kanta – ale również stanowisko 

                                                             

2 „Niewiele jest wywodów Heglowskich tak często przytaczanych i komentowanych”; Jan Gare-

wicz, „O konsekwencjach przekładu pewnej metafory: pan i niewolnik”, Teksty  53, nr 5 (1980), 31. 

Wątek pana i sługi pojawia się w kontekście fenomenologii niezwykle często. Por. Wojciech Chudy, 

„O Heglowskiej relacji «pan-sługa». Destrukcyjny antagonizm czy konflikt intensyfikujący istnienie?”, 
w: Wojciech Chudy, Refleksje Heglowskie na początek trzeciego tysiąclecia, oprac. Mirosława Chuda 
(Warszawa: Oficyna Naukowa, 2012), 55–76. 

3 Szczególną zasługę w popularyzacji fenomenologii Hegla posiada Kojève. W latach 1933–1939 

w jego seminarium brali udział m.in.: Hannah Arendt, Georges Bataille, André Breton, Jean Hyppolite, 

Pierre Klossowski, Alexandre Koyré, Jacques Lacan, Gabriel Marcel, Maurice Merleau-Ponty, Jean-Paul 

Sartre, Éric Weil, Jean Wahl. Por. Alexandre Kojève, Wstęp do wykładów o Heglu, tłum. Światosław 

Florian Nowicki, (Warszawa: Aletheia, 1999). Hegel Kojève’iański „niespodziewanie zdawał się otwierać 
nowe perspektywy, dawać nowe możliwości – katolikom, marksistom, egzystencjalistom i fenomenolo-

gom”; Marek Kwiek, Dylematy tożsamości. Wokół autowizerunku filozofa w powojennej myśli francu-
skiej (Poznań: Wydawnictwo Naukowe Instytutu Filozofii Uniwersytetu Adama Mickiewicza, 1999), 12. 

Interpretacja Kojève’a uchodzi za twórczą – można w niej jednak widzieć nie tyle rozwinięcie filozofii 

Hegla, ile jej wypaczenie. Por. Ewa Nowak-Juchacz, Hegel Alexandre Kojève’a, czyli o filozoficznym ja-
kobinizmie (Poznań: Uniwersytet im. Adama Mickiewicza, Wydawnictwo Naukowe Instytutu Filozofii, 
1999). 

4 Por. Ludwig Feuerbach, O istocie chrześcijaństwa, tłum. Adam Landman (Warszawa: PWN, 

1959). Na temat wykorzystania schematu alienacji religijnej por.: Jowita Guja, „Idea alienacji religijnej – 

źródła i konteksty współczesne,” Studia z historii filozofii  8, nr 1 (2017): 113–130. Nie wydaje się jednak, 

żeby projekt fenomenologii odegrał jakąś szczególnie istotną rolę w antynaturalistycznym zwrocie 
z przełomu XIX i XX wieku, w ramach neoheglizmu (J. Stirling, E. Caird, Th. H. Green, F.H. Bradley, B. 

Bosanquet, J. Royce, B. Croce, G. Gentile), czy odnowieniu heglizmu w obrębie filozofii życia (W. Dil-

they, J. Ebbinghaus, W. Windelband, G. Lasson, R. Kroner, S. Marck, J. Cohn, A. Liebert, H. Freyer, 

E. Spranger). 
5 Krytyczne podejście do transcendentalizmu prezentuje już pierwsza opublikowana przez Hegla 

praca O różnicy między systemami Fichtego i Schellinga z 1801 (Georg Wilhelm Friedrich Hegel, „Diffe-
renz des Fichte'schen und Schelling’schen System der Philosophie”, w: Hegels Gesammelte Werke, t. 4, 

(Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1968). W oczach Hegla, Fichte i Schelling rozwijają transcendentalizm 

w odmiennych kierunkach: Fichte w kierunku stanowiska subiektywnego, a Schelling obiektywnego, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

41 

 

Fichtego oraz Schellinga6. Epitety, które padają pod adresem ich teorii, nie są po-

zytywne. Hegel mówi o „jednobarwnym” formalizmie, monotonii i abstrakcyjno-

ści poprzedzającej go filozofii7. Co szczególnie budzi sprzeciw Hegla w odniesie-
niu do transcendentalizmu? Rozsądkowy sposób ujmowania zagadnień filozoficz-

nych w ramach transcendentalizmu oraz brak przezwyciężenia subiektywnej per-

spektywy, co w świecie po-kartezjańskim i po-kantowskim nie daje możliwości 
rzeczywistego uprawomocnienia wiedzy. Celem artykułu jest przedstawienie po-

wodów dystansowania się Hegla do transcendentalizmu oraz przedstawienie wyż-

szej formy filozofowania, jaką jest fenomenologia. Niniejsza analiza ma za swoją 
podstawę Fenomenologię ducha, ale odwołuję się również do innych dzieł Hegla, 

starając się uchwycić ogólny stosunek filozofa do transcendentalizmu. 

 

 
Punkt wyjścia 

 

Wystąpienie Kartezjusza postawiło filozofię przed problemem immanencji 
jaźni oraz jej stosunku do zewnętrznego świata, jak również przed zagadnieniem 

źródeł prawomocności wiedzy i niezawodnego punktu wyjścia, którego poszukuje 

filozof8. Od momentu wystąpienia Kartezjusza dyskurs filozoficzny odnosi się do 
pojęć, a nie do rzeczy obiektywnych. „Tak naprawdę dopiero wraz z nim [Karte-

zjuszem – K.G.] wkraczamy na teren samoistnej filozofii, która wie, że wypływa 

                                                             

wzbogacając transcendentalizm o refleksją dotyczącą filozofii przyrody (Naturphilosophie). Fenomeno-
logia ducha podtrzymuje te wstępne diagnozy, a jednocześnie przedstawia poszerzony obszar zadań fi-
lozoficznych, wychodzących poza ograniczone pole transcendentalizmu. Por. Ludwig Siep, Der Weg der 
„Phänomenologie des Geistes”. Ein einführender Kommentar zu Hegels „Differenzschrift” und zur 
„Phänomenologie des Geistes” (Berlin: Suhrkamp, 2000), 32.  

6 Filozofia Kanta w sposób fundamentalny wpłynęła na niemiecki idealizm – w tym na stanowisko 

Hegla, jak i cały szereg pomniejszych filozofów – na przykład F. H. Jacobiego. Por. Rolf Peter Horst-
mann, Die Grenzen der Vernunft. Eine Untersuchung zu Zielen und Motiven des Deutschen Idealismus 

(Frankfurt am Main: Anton Hain, 1991) zwłaszcza: „Hegels Konzeption von Rationalität – die Verban-

nung des Verstandes aus dem Reich der Wahrheit,” 165–187. 
7 Por. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Fenomenologia ducha, tłum. Światosław Florian Nowicki 

(Warszawa: Fundacja Aletheia, 2002), 21.  
8 W kontekście sporu Hegla z paradygmatem „filozofii subiektywnej” istotna jest podjęta przez 

niego analiza stanowiska Kartezjusza. Na wagę tego momentu zwraca uwagę Klaus Düsing, „Hegels 

„Phänomenologie” und die idealistische Geschichte des Selbstbewusstseins,” Hegel-Studien, 1993, Bd. 

28: 103. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

42 

 

w sposób samoistny z rozumu i że samowiedza jest istotnym momentem 

prawdy”9.  

Kartezjusz zapoczątkował odwrót od myśli realistycznej traktującej rzeczy 
jako istniejące tak, jak prezentują się one w doświadczeniu zmysłowym; nie w rze-

czach, lecz w świadomości szukał niewzruszonej podstawy wszelkiej prawdy. Wy-

nikiem poszukiwań – który płynie z wykrytej przez Kartezjusza transcendentalnej 
zasady cogito – była teza, że rzeczy nie prezentują się jako niezależne od doświad-

czenia ludzkiego, lecz dane są jako wytwory własnej aktywności umysłowej. Od 

czasów Kartezjusza idea to perceptio. Jednym z zasadniczych problemów filozo-
ficznych stało się zagadnienie prawomocności wiedzy i szukanie mostu łączącego 

jaźń z zewnętrznym, obiektywnym światem.  

Jakkolwiek punkt wyjścia refleksji filozoficznej, który obrał Hegel, znajduje 

się w tradycji zapoczątkowanej przez Kartezjusza, to jednak transcendentalizm 
Kanta stanowi dla fenomenologii odniesienie bodaj najważniejsze, przy czym bar-

dziej negatywne niż pozytywne10. Filozofia Kanta, proponująca nowy kontekst 

stawiania i rozwiązywania zagadnień filozoficznych, była konkretną próbą roz-
wiązania problemów wywołanych refleksją Kartezjusza.  

 

 

Przewrót kopernikański 

 

Jakie znaczenie posiada Kantowski „przewrót kopernikański”? Aby odpo-
wiedzieć na to pytanie, warto odwołać się do myśli zapisanej w 1845 roku, w Te-
zach o Feuerbachu. W kontekście dyskusji Kant–Hegel, refleksja Marksa pozwala 

adekwatnie uchwycić wagę przełomu wywołanego idealistyczną filozofią Kanta: 
„Głównym brakiem wszelkiego dotychczasowego materializmu – nie wyłączając 

feuerbachowskiego – jest to, że przedmiot, rzeczywistość, zmysłowość ujmował 

on jedynie w formie obiektu czy też oglądu [Anschauung], nie zaś jako ludzką 

                                                             

9 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wykłady z historii filozofii, t. III, tłum. Światosław Florian No-

wicki (Warszawa: PWN, 2002), 261.  
10 M. Baum zwraca uwagę, że autor Krytyki czystego rozumu przyczynił się do rozpadu przeko-

nania, że teologia jest dziedziną, która może być uprawiana w sposób racjonalny. Do ujęcia nieskończo-

nej (absolutnej) idei potrzebna była nowa formuła myślenia – spekulacja (heglizm to filozofia odrzuca-
jąca irracjonalizm, jak i ograniczająca władze poznawcze zdrowego rozsądku). Stanowisko Kanta ode-

grało ważną rolę w wypracowaniu przez Hegla pojęcia nieskończoności. Manfred Baum, „Zum Hegel-

schen Unendlichkeitsbegriff,” Hegel-Studien, 1976, Bd. 11: 91.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

43 

 

działalność zmysłową, praktykę, nie subiektywnie. To sprawiło, że stronę czynną, 

w przeciwieństwie do materializmu, rozwijał idealizm – jednak tylko w sposób 

abstrakcyjny, ponieważ idealizm, rzecz jasna, nie zna rzeczywistej, zmysłowej 
działalności jako takiej”11. 

Wspierając się konstatacją Marksa, można powiedzieć, że w transcendenta-

lizmie Kanta zawarta jest „strona czynna”, to znaczy aktywność podmiotowa, 
która polega na konstytuowaniu przez podmiot przedmiotu doświadczenia po-

przez narzucanie mu apriorycznych form podmiotowych: apriorycznych form 

naoczności zmysłowej (czasu i przestrzeni) oraz kategorii intelektu12. Powyższe 
podmiotowe formy stają się określeniami zewnętrznego, danego w doświadczeniu 

przedmiotu. Fakt ten umożliwia naukę jako wiedzę syntetyczną a priori. 
Polemika z Kantem odegrała kluczową rolę w kształtowaniu się filozofii He-

gla i dlatego stanowi temat zasługujący na osobne opracowanie. W kontekście za-
gadnienia transcendentalizmu13 i przekroczenia jego ram, warto zwrócić uwagę 

na dwa fundamentalne i pozytywne nawiązania do koncepcji autora Krytyki czy-
stego rozumu. Po pierwsze, w VIII rozdziale Fenomenologii ducha pojawia się 
kwestia przejawiania się czystego pojęcia w zewnętrzności czasu i przestrzeni14, to 

znaczy jego „uzewnętrzenienie” (Entäußerung)15. Można powiedzieć, że owo 

„uzewnętrzenienie” – w szczególności przyroda – jest warunkiem poznania jako 
warunek doświadczenia, bez którego podmiot rzeczywiście nie posiada żadnej 

                                                             

11 Karol Marks, Fryderyk Engels, Dzieła, t. 3 (Warszawa: Książka i Wiedza, 1975), 5.  
12 Por. John N. Findlay, „Hegel der Realist”, Hegel-Studien. Heidelberger Hegel-Tage 1962. Vor-

träge und Dokumente, red. Hans-Georg Gadamer, 1964, Bd. 1, zwłaszcza 147. 
13 „Transcendentalnym nazywam wszelkie poznanie, które zajmuje się w ogóle nie tyle przedmio-

tami, ile naszym sposobem poznawania przedmiotów, o ile sposób ten ma być a priori możliwy” – Im-

manuel Kant, Krytyka czystego rozumu, tłum. Roman Ingarden (Warszawa: PWN, 1957), [B 25]. 
14 Rozwinięcie tego zagadnienia, zwłaszcza w oparciu o Kantowską koncepcji wyobraźni i sche-

matyzmu, wykracza poza ramy artykułu. Drobiazgową analizę relacji Kant–Hegel przedstawia praca 

Dietera Henricha, Between Kant and Hegel. Lectures on German Idealism (Cambridge: Harvard 
University Press, 2008). Na szczególną uwagę zasługuje również opracowanie Przemysława Białka, Py-
cha i skromność rozumu. Współczesny spór o argumenty transcendentalne a filozofia Kanta i Fichtego 

(Kraków: Universitas, 2017). W pracy tej omówiono stanowiska Kanta i Fichtego, jak również współ-

czesny dyskurs dotyczący argumentacji transcendentalnej. Por. zwłaszcza s. 212–241. W tym miejscu 

przypomnijmy jedynie, że czas i przestrzeń – aprioryczne formy doświadczenia zmysłowego – są dla 

Kanta realne w sensie empirycznym i idealne w sensie transcendentalnym. „Gdybyśmy w ogóle usunęli 
nasz podmiot, to znikłyby nawet sama przestrzeń i czas, gdyż jako zjawiska nie mogą istnieć same w so-

bie, lecz tylko w nas”: Kant, Krytyka czystego rozumu, 97.  
15 Hegel, Fenomenologia ducha, 510. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

44 

 

wiedzy. Po drugie, w Nauce logiki Hegel pisze: „Kant wzniósł się ponad ten ze-

wnętrzny stosunek między rozsądkiem jako władzą pojęć a pojęciem samym i do-

szedł do Ja. Najgłębszym i najsłuszniejszym poglądem, zawartym w Krytyce czy-
stego rozumu, jest to, że jedność stanowiąca istotę pojęcia rozpoznana zostaje jako 

pierwotnie syntetyczna jedność apercepcji, jako jedność Ja myślę, czyli samowie-

dzy. Twierdzenie to stanowi tak zwaną transcendentalną dedukcję kategorii”16. 
Hegel zgadza się z powyższym poglądem, jednak wyciąga z niego całkiem inne niż 

Kant wnioski. W perspektywie fenomenologii embrionalna myśl Kanta jest 

słuszna, lecz błędna jest konkluzja. Konflikt pomiędzy kantyzmem a heglizmem 
sprowadza się do – z lubością definiowanej w każdym standardowym podręcz-

niku historii filozofii – różnicy między idealizmem subiektywnym (Kantowskim) 

a idealizmem obiektywnym (Heglowskim)17, zgodnie z którym przedmiot (sub-

stancja) jest w swojej prawdzie podmiotem18.  
Propozycje Kantowskie Hegel nazywa formalnymi, pustymi i rozsądkowymi 

abstrakcjami, które okazują się być ułomne z perspektywy fenomenologii19. Dla-

czego tak się dzieje? Oddajmy głos Heglowi: „Głównym punktem widzenia filo-
zofii krytycznej jest to, że nim przystąpi się do poznania Boga, istoty rzeczy itd., 

należałoby przedtem zbadać samą władzę poznawczą, sprawdzając, czy jest ona 
                                                             

16 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Nauka logiki, t. II, tłum. Adam Landman (Warszawa: Wydaw-
nictwo Naukowe PWN, 2011), 307. 

17 Jeśli chodzi o konsekwencje transcendentalizmu, Tatarkiewicz wskazuje po pierwsze na subiek-

tywizm, a następnie agnostycyzm oraz aprioryzm; idealizm Heglowski nazywa obiektywnym, logicznym 

i ewolucyjnym. Władysław Tatarkiewicz, Historia filozofii, t. II (Warszawa: PWN, 1993), 180 i 217. Ko-

nieczność przekroczenia idealizmu subiektywnego była dla Hegla podstawowym imperatywem już od 

samego początku jego zmagań z filozofią. Por. całościowe opracowanie: Bernhard Dinkel, Der junge 
Hegel und die Aufhebung des subjektiven Idealismus (Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann, 

1974), 515.  
18 Słynne słowa Hegla brzmią: „[...] żywa substancja jest bytem, który naprawdę jest podmiotem”, 

a także: „Prawdziwą postacią, w jakiej istnieje prawda, może być tylko jej naukowy system”; Hegel, Fe-
nomenologia ducha, 22, 15.  

19 Uwagi o formalnym i subiektywnych charakterze filozofii Kanta pojawiają się w dziełach po-

przedzających Fenomenologię ducha. Hegel pisze o subiektywnych charakterze filozofii Kanta porów-

nując ją na przykład z filozofią Jacobiego (popadającą w skrajną formę subiektywizmu). U Kanta skoń-

czoność i subiektywność ma obiektywną formę pojęcia; natomiast filozofia Jacobiego popada całkowicie 

w subiektywność (jako indywidualność). Por. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, „Glauben und Wissen 

oder die Reflexionsphilosophie der Subjectivität, in der Vollstandigkeit ihrer Formen, als Kantische, Ja-
cobische, und Fichtesche Philosophie”, w: Hegels Gesammelte Werke, t. 4, red. Hans Buchner i Otto 

Pöggeler (Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1968), 346–347. W dziele tym Hegel wskazuje między innymi, 

że filozofia Fichtego jest syntezą stanowiska Kanta oraz Jacobiego. Por. tamże, 321.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

45 

 

zdolna do dokonania czegoś takiego. Trzeba poznać najpierw narzędzie, zanim 

podejmie się pracę, która ma być z jego pomocą wykonana. Gdyby było ono nie-

odpowiednie, to cały trud poszedłby na marne. [...] Ale poznawanie można badać 
nie inaczej, jak tylko poznając. W przypadku tego tak zwanego narzędzia badać je 

znaczy tyle samo, co je poznawać. A chcieć poznać, zanim się zacznie poznawać, 

jest czymś tak samo niedorzecznym, jak roztropne postanowienie owego belfra, 
że nauczy się pływać, zanim odważy się wejść do wody”20. U Hegla pojawia się 

pewien moment przejęty z transcendentalizmu, który można wyrazić następująco: 

przedmiot jest ustanowiony przez podmiotowe pojęcie. Jednocześnie jednak cały 
sposób myślenia Hegla stoi w sprzeczności z filozofią transcedentalną. Istniejąca 

u Kanta absolutna różnica istniejącej poza świadomością (transcendentnej), nie-

poznawalnej rzeczy samej w sobie i zjawiska (przedmiotu świadomości) jest dla 

Hegla odróżnieniem w obrębie samej świadomości. W rzeczywistości świadomość 
porównuje to, czym jest przedmiot dla niej, z tym, czym jest on (również dla niej) 

sam w sobie, następnie stwierdza niezgodność między obiema stronami, a zmie-

niając w związku z tym swoje ujęcie przedmiotu i zastępując je innym, zakłada 
w rezultacie również jakiś inny jego byt sam w sobie, gdyż przedmiot jest zawsze 

założony (zapośredniczony) przez podmiotowe pojęcie21. U Hegla przedmiot jest 

również ustanowiony przez podmiotowe pojęcie, jednak nie mamy tu do czynie-
nia z wiecznymi i niezmiennymi formami apriorycznymi oraz stałym zestawem 

kategorii intelektu. Chodzi tu o określenie myślowe – które w doświadczeniu jest 

porównywane z drugą stroną przedmiotu (czyli stroną założoną jako jego byt sam 
w sobie) – a następnie ulega zniesieniu. W filozofiach opartych na zdrowym roz-

sądku, zauważa się w zasadzie tylko jedną stronę procesu myślenia, tę mianowicie, 

że poznanie sukcesywnie przybliża się do swego przedmiotu. Hegel twierdzi na-
tomiast, że nie ma w tym procesie żadnego przedmiotu, który byłby niezmienny. 

W dialektycznym procesie myślenia statyczne przeciwstawienia Kanta ule-

gają zniesieniu (każdy sąd zawiera w sobie zarazem moment analityczny i synte-

tyczny, a priori i a posteriori)22. Z punktu widzenia fenomenologii Kantowskie 
                                                             

20 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Encyklopedia nauk filozoficznych, tłum. Światosław Florian 

Nowicki (Warszawa: PWN 1990), § 10, 71.  
21 W sposób ogólny dialektykę rozwoju świadomości opisuje Hegel we Wstępie do Fenomenologii 

ducha; tenże, Fenomenologia ducha, 65–66. 
22 Same sądy syntetyczne a priori są możliwe, ponieważ istnieje: „pierwotna absolutna tożsamość 

tego, co niejednorodne, z której jako z czegoś bezwarunkowego dopiero wyodrębnia się sama tożsamość 

jako podmiot i orzecznik lub to, co szczegółowe, i to, co ogólne, poprzez formę sądy jawiące się jako już 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

46 

 

kategorie intelektu (substancja, przyczynowość itd.) są nieprawdziwe. Samo zało-

żenie Kantowskiej filozofii krytycznej, aby przed przystąpieniem do poznania wy-

jaśnić, na czym ono polega i jakie musi spełniać warunki, jest absurdalne, oznacza 
bowiem, że Kant umieszcza krytykę czystego rozumu poza zakresem prawomoc-

nego poznania. Tę właśnie koncepcję Hegel nazywa „nauką pływania bez wcho-

dzenia do wody” (cytat powyżej). W obrębie swojej refleksji Kant wpadł w pu-
łapkę, którą sam wymyślił, a którą okazała się rzecz sama w sobie. Dla Hegla nie 

ma różnicy między pojęciem transcendentalnej apercepcji a pojęciem rzeczy sa-

mej w sobie – przedmiot jest bowiem strukturą samowiedzy podmiotu. Kant 
twierdzi, że metafizyka jest niemożliwa jako nauka. W jaki zatem sposób możliwa 

jest krytyka czystego rozumu i sądy syntetyczne a priori?  

 

 

Ja bezpośrednio Absolutem? 

 

Zarówno Schelling, jak i Fichte nie dopuszczali w początkowym okresie swo-
jej twórczości możliwości istnienia Ja absolutnego, bytującego poza podmiotami 

ludzkimi23. Założenie takie byłoby niezgodne z ideą transcendentalizmu, który za 

punkt wyjścia obiera doświadczenie rozumiane jako uświadamiana w akcie po-
znawczym jedność podmiotu i przedmiotu. Cechą Fichteańskiego i Schellingiań-

skiego transcendentalizmu jest jedność wiedzy i bytu24. Jedność tę pragnie osią-

gnąć również Hegel, jednak w inny sposób, niż czynią to przedstawiciele filozofii 

                                                             

rozdzielone”. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, „Glauben und Wissen oder die Relexionsphilosophie der 
Subjektivitaet, in der Vollstaendigkeit ihrer Formen, als Kantische Jacobische und Fichtesche Philoso-

phie,” w: Hegels Gesammelte Werke, t. 4, red. von Hartmut Buchner, Otto Pöggeler (Hamburg: Felix 

Meiner Verlag, 1968), 328. 
23 Syntetyczne omówienie różnych wersji Teorii Wiedzy Fichtego daje Günter Zöller; por. Günter 

Zöller, „Johann Gottlieb Fichte,” tłum. Aleksander Zbrzezny, w: Historia filozofii zachodniej, red. Ri-
chard H. Popkin (Poznań: Wydawnictwo Zysk i S-ka, 2003), 536–537. Zöller wskazuje również na spe-

cyfikę stanowiska Fichtego w odniesieniu do transcendentalizmu Kanta: „W odróżnieniu od idealizmu 

transcendentalnego Kanta, który przyjmował istnienie niepoznawalnych rzeczy samych w sobie, «cał-

kowity» idealizm Fichtego absolutnie wszystko wyjaśnia z pozycji Ja. Dotyczy to także niewytłumaczal-

nego doświadczenia «impulsu zakłócającego» (Anstoss), za sprawą którego dokonuje się obiektywizacja 

w postaci świata rzeczy, które zdają się istnieć niezależnie od teoretycznego Ja”. Por. tamże, 537.  
24 W 1801 r. Hegel przenosi się do Jeny i podejmuje pracę na uniwersytecie – obok swojego przy-

jaciela Schellinga. Hegel nie zgadza się z Schellingiem, który twierdzi, że tego, co absolutne, nie da się 

pomyśleć. Por. Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Schriften von 1801–1804 (Darmstadt: Wissen-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

47 

 

transcendentalnej25. Ich podmiot transcendentalny jest bowiem (jedynie) aktem, 

aktywnością26. Hegel pragnie natomiast ująć podmiot jako substancję, co można 

wyrazić również bardziej prostymi słowami: w myśleniu filozoficznym człowiek 
ma wznieść się ponad to, co ziemskie i skończone, ku temu, co nieskończone i  bo-

skie. W filozofii Fichtego Ja ustanawia siebie i swój świat, treść świata jest założona 

w Ja. Byt jest immanentny wobec wiedzy, cała zaś rzeczywistość – zarówno w 
aspekcie poznawczym, jak i ontologicznym – jest wytworem Ja27. Z tego właśnie 

powodu Hegel zarzuca Fichtemu subiektywizm. Fenomenologia stara się tymcza-

sem łączyć to, co realne, z tym, co idealne, w ruchu dialektycznym, afirmując rzecz 
samą w sobie. Hegel wypracowuje też inną, odporną na zarzut subiektywizmu, 

                                                             

schaftliche Buchgesellschaft, 1968), 286. Dla Hegla wizja Schellinga oznacza absolut irracjonalny, o któ-

rym można w zasadzie myśleć, co się chce. Słynne są słowa Hegla skierowane pod adresem Schellingiań-

skiej wizji absolutu jako nocy, w której „wszystkie krowy są czarne” (Schellingiański sposób widzenia 

Absolutu próbował rehabilitować m. in. M. Heidegger). Por. Hegel, Fenomenologia ducha, 22. Próbę 

opracowania kwestii możliwości poznania Absolutu Hegel próbuje już w pismach z okresu jenajskiego. 
Istotną rolę odgrywa tu właśnie konfrontacja z myślą Schellinga. Por. Klaus Düsing, „Idealistische Sub-

stanzmetaphysik. Probleme der Systementwicklung bei Schelling und Hegel in Jena”, w: Hegel in Jena. 
Die Entwicklung des Systems und die Zusammenarbeit mit Schelling, Hegel-Tage Zwettl 1977, red. Die-

ter Henrich i Klau Düsing, Hegel-Studien, 1980, Beiheft 20, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1980: 25–

44. Schelling posługiwał się pojęciem „spekulacja” w podobnym sensie, co Hegel. Por. Friedrich Wilhelm 

Joseph Schelling, Werke. Band I, 10: Schriften 1801: «Darstellung meines Systems der Philosophie» und 
andere Texte, red. Manfred Durner (Stuttgart–Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 2009). Co przej-

muje, a co odrzuca z myślenia Schellinga Hegel – por. Kurt Rainer Meist, „Zur Rolle der Geschichte in 

Hegels System der Philosophe”, w: Kunsterfahrung und Kulturpolitik im Berlin Hegels, red. Otto Pög-

geler, Aannemarie Gethmann-Siefert (Bonn: Verlag Herbert Grundmann, 1983), 67. Por. Aleksander 

Orłowski „Schelling i Hegel. Kontrowersje filozoficzne i oddźwięk na nie w polskim czasopiśmiennic-

twie lat czterdziestych XIX wieku”, w: Polskie spory o Hegla 1830-1860 (Warszawa: PWN, 1966). O po-
lemice Hegla z Schellingiem i Kantem; por. Andrzej J. Noras, Kant i Hegel w sporach filozoficznych 
osiemnastego i dziewiętnastego wieku (Katowice: Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 2007). 

25 Warto pamiętać o współpracy Hegla i Schellinga. Właśnie pod wpływem refleksji Hegla, Schel-

ling podejmuje decyzje o „porzucenia” filozofii Fichtego. Por. Klaus Düsing, „Spekulation und Refle-

xion. Zur Zusammenarbeit Schellings und Hegels in Jena”. Hegel-Studien, 1969, Bd. 5: 95. 
26 Johann Gottlieb Fichte, Teoria wiedzy. Wybór pism, t. I, tłum. Marek J. Siemek (Warszawa: 

PWN, 1996), 83. „[...] Ja absolutne nie daje się zresztą oddzielić od swej czystej aktywności”. Por. też 

Marek J. Siemek, „Wstęp: Teoria Wiedzy jako system filozofii transcendentalnej”, w: Fichte, Teoria wie-
dzy, XXXV.  

27 Interpretacja stanowiska Fichtego może jawić się jako dyskusyjna. Z pewnością, relacja fichtea-

nizm–heglizm wymaga osobnego namysłu. Można jednak zaryzykować stwierdzenie, że heglizm na-
rzuca nieco tendencyjną interpretację stanowiska Fichtego, który pisał w Teorii Wiedzy między innymi: 

„Ja jest przeto zależne co do swego istnienia; ale jest bezwzględnie niezależne w określeniach swojego 

istnienia”; Fichte, Teoria wiedzy, 308. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

48 

 

koncepcję Ja. Ja Heglowskie to podmiot, ale i – jednocześnie – czyste pojęcie. Pod-

miot Heglowski pozostaje ja transcendentalnym w tym sensie, że zawiera w sobie 

transcendentalnie ważne zróżnicowanie, to znaczy – zasadę negacji i zasadę zapo-
średniczenia jako formy swej samowiedzy. Jednym słowem – Hegel odrzuca jed-

nostkowe Ja, które jest bezpośrednio Absolutem28. Ostatecznie i wyraziście Hegel 

dystansuje się w stosunku do filozofii Fichtego w Encyklopedii nauk filozoficz-
nych29. 

 

 

Konstrukcja contra rekonstrukcja 

 

Czym jest fenomenologia? Jest drogą do nauki, która „sama jest już nauką 

i w rezultacie w swej treści jest nauką o doświadczeniach świadomości”30. Feno-
menologia chce zawierać w sobie wszystkie możliwe dziedziny istnienia: „Prawda 

jest całością. Całością zaś jest tylko istota, która rozwija się i dzięki temu dochodzi 

do zakończonej postaci. O absolucie należy powiedzieć, że jest ze swej istoty re-
zultatem, że dopiero na końcu jest tym, czym jest naprawdę; i na tym właśnie po-

lega jego natura, za sprawą której jest czymś rzeczywistym, podmiotem, czy też 

stawaniem się sobą”31. W fenomenologii zobrazowany jest proces samowytwarza-
nia się nauki, w której koniec jest powrotem do początku32. Fenomenologia nie 

jest absolutyzacją już osiągniętych wyników poznawczych, lecz rekonstrukcją ta-

                                                             

28 Pojawia się tu znowu kłopot z interpretacją myśli Fichtego. Czy jednostkowe Ja jest bezpośred-
nio Absolutem? Refleksję na ten temat poprzedza konstatacja: trzeba zadać sobie sporo trudu, aby taką 

strukturę teoretyczną, jak Ja transcendentalne, w ogóle postulować. Długo by o tym pisać i wydaje się, 

że rzeczywiście jest tak, że (w jakimś sensie) Ja i Absolut są identyczne – jak jednak określić i doprecy-

zować tę relację? Na początku Teorii Wiedzy pojawia się radykalne i frapujące przeciwstawienie: Ja ab-

solutne jest nieograniczone, Ja empiryczne takiej własności z pewnością nie posiada. Interpretując filo-
zofię Fichtego, trzeba zatem odpowiedzieć na pytanie: jak to się dzieje, że Ja staje się skończone? Odpo-

wiedź na to pytanie jest bardzo złożoną historią – śmiem twierdzić – trudniejszą niż heglizm, niemalże 

„filozoficzną męczarnią”. 
29 Por. Hegel, Encyklopedia nauk filozoficznych, § 415, 440. 
30 Tenże, Fenomenologia ducha, 69.  
31 Tamże, 23. 
32 „To, co prawdziwe, jest stawaniem się samego siebie, jest kołem, które swój punkt końcowy 

zakłada z góry jako własny cel i ma go za punkt początkowy, oraz jest rzeczywiste tylko dzięki szczegó-

łowemu rozwinięciu i swemu punktowi końcowemu”; Hegel, Fenomenologia ducha, 23. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

49 

 

kiego punktu widzenia, który umożliwi zbadanie wszystkich kolejno po sobie na-

stępujących etapów w rozwoju wiedzy i uzyskanie przez nie własnej samoświado-

mości. Dzieje się to przez ukazanie sposobu, w jaki stają się kolejne momenty du-
cha. Fenomenologia nie jest meta-nauką usytuowaną poza i ponad dotychcza-

sową wiedzą, lecz nauką samą, rozwijającą się z immanentną koniecznością w au-

torefleksji ducha. Hegel odrzuca Kantowską absolutyzację matematyki i przyro-
doznawstwa, podejmując się krytyki wiedzy w jej kolejno po sobie następujących 

przejawach i pokazuje, jak z konieczności jej kolejne etapy muszą się rozpadać 

i przechodzić w inne. Każdy kolejny akt powstawania wiedzy ustanawia pewną 
możliwość, która potrzebuje dalszych aktów, by wypełnić swój sens. Nowe posta-

cie są przedłużaniem i rozszerzaniem tego, co już jest. Rozwój nie jest arbitralny 

i bezcelowy, lecz teleologiczny, nakierowany ku pełnej samoświadomości (zanu-

rzeniu człowieka w Absolucie, wszechogarniającym duchu). Każdy nowy krok w 
przód – na podstawie wszystkiego, co go poprzedza – tworzy nową syntezę, która 

odsłania głębszy sens tego, co było. Formy poznania i działania ducha nie tylko 

wywołują to, co ma być, ale także uwidaczniają genezę i rozwój minionych postaci 
świadomości.  

Fenomenologia jest wizją całościową, ontologią uniwersalną, a nie ontologią 

formalną33. Krytyka poznania rozsądkowego w ramach tak rozumianej koncepcji 
zajmuje miejsce szczególne, stanowi bowiem rozumowe przezwyciężenie rozsąd-

kowej formy wiedzy i wskazuje dalszą drogę jej rozwoju. Hegel afirmuje rozum, 

a forma wiedzy, do której filozof odnosi się z uznaniem przy pomocy rozumu, to 
pewna samej siebie samowiedza (Selbstbewusstsein). Krytyka wiedzy uzależniona 

jest również od uprzednio danego jej przedmiotu – krytyka poznania rozsądko-

wego możliwa jest zatem tylko ex post. Nie do pomyślenia są – wbrew temu, co 
myślał Kant – prolegomena badające możliwość i granice rozsądku. Problematy-

zując bowiem swój przedmiot, rozsądek nie jest w stanie ująć i wyjaśnić własnej 

genezy. W tym też sensie absolutyzacja rozsądku jest dogmatyzmem, który po-

                                                             

33 To znaczy ontologią, w której „monotonia i abstrakcyjna ogólność jest absolutem” – Hegel, 

Fenomenologia ducha, 21. Mimo odwołania się do słów Hegla termin „ontologia formalna” może 

brzmieć niejasno. Ściśle rzecz biorąc, jest to pojęcie należące do tradycji fenomenologicznej (post-Hus-

serlowskiej), gdzie występowało rozróżnienie na ontologię formalną i ontologie materialne, które badały 
poszczególne dziedziny przedmiotowe – na przykład przedmiot fizyczny jako konstrukt przyrodoznaw-

stwa. Pisząc „ontologia formalna”, mam na myśli formalizm czy – wyrażając się precyzyjniej – asce-

tyczny formalizm. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

50 

 

mimo tego defektu był chętnie i bezkrytycznie akceptowany przez szkoły filozo-

ficzne wychodzące z potocznego doświadczenia – na przykład pozytywizm czy fi-

lozofię analityczną. Warto jednak pamiętać, że w przypadku Hegla krytyka roz-
sądku nie oznacza jego całkowicie negatywnej oceny, deprecjacji czy odrzucenia. 

Chodzi raczej o zrozumienie faktu, że myślenie filozoficzne jest – w ramach roz-

sądku – narażone na wytwarzane własnym umysłem ograniczenia i iluzje (tylko 
tyle i aż tyle)34. 

Heglowi nie chodzi o badanie możliwości poznania w sensie Kanta35. Pro-

blem transcendentalizmu polega na tym, że skupia się on na pytaniu o podstawę 
bytowej ważności (Seinsgeltung) wszelkich przedmiotów w ich charakterze przed-

miotowym (rzeczywistym, realnie istniejącym). Poszukuje zatem podstawy tych 

źródeł nie w obiektywnie-metafizycznym uposażeniu rzeczy samej w sobie, lecz 

w pierwotnych aktach podmiotowego ustanawiania i nadawania sensu. O ile więc 
transcendentalista to konstruktor, o tyle Hegel to rekonstruktor, pokazujący roz-

wój i miejsce każdej myśli w rozwoju ducha (co dokonuje się w duchu historycz-

nie). Fenomenolog opiera się na historii i kontekście społecznym, a nie na do-
świadczeniu jednostkowym, które jest ostatecznie, a priori i koniecznościowo 

przyporządkowane subiektywności jako swemu warunkowi możliwości36. 

W transcendentalizmie chodzi o możliwą poznawalność, wyznaczenie warunków 
wszelkiego poznawania i koniecznej struktury relacji poznawczej jako takiej, tj. 

relacji zachodzącej między podmiotem a przedmiotem, poznaniem a rzeczywisto-

ścią37. Heglowi chodzi o faktyczne poznanie Absolutu i jego wszystkich określeń. 
                                                             

34 „Myślenie niespekulatywne ma, oczywiście, także swoją rację bytu, jest [na swoim terenie w zu-

pełności] uprawnione [...]”; Hegel, Fenomenologia ducha, 52.  
35 U podłoża sporu o transcendentalizm contra Hegel leży inna koncepcja rozumu; Martin Bon-

deli, „Zur friedensstiftenden Funktion der Verunft bei Kant und Hegel”, Hegel-Studien, 1998, Bd. 33: 

153–175 (analiza Bondelego obejmuje również uwagi na temat Fichtego).  
36 „Fenomenologia ducha jest więc rzeczywistą historią ludzkości ujętą od strony jej logicznej ko-

nieczności. Nauka o fenomenologii ducha sama pojawia się w rzeczywistej historii, ponieważ rzeczywista 
historia jest w swojej najgłębszej istocie, czy też na swoim najwyższym piętrze – historią filozofii”; Hegel, 

Fenomenologia ducha, 654.  
37 „Taką właśnie refleksję nazywa Kant transcendentalną. Jej przedmiotem jest nie tyle wiedza 

sama (jak w tradycyjnej teorii poznania), co warunki możliwości wszelkiej wiedzy jako podmiotowej-

wiedzy-o-przedmiocie. Pytanie transcendentalne jest więc pytaniem nie o poznanie, lecz o możliwą po-

znawalność, o warunki i konieczną strukturę samej relacji poznawczej jako takiej (czyli relacji między 
poznaniem a rzeczywistością)”; Marek J. Siemek, Filozofia, dialektyka, rzeczywistość  (Warszawa: PIW, 

1982), 69. Spór Hegla z filozofią transcendentalną Siemek omawia również w krótkim artykule; por. 

Marek J. Siemek, „Hegel i różnica epistemologiczna”. Nowa Krytyka, 2004, nr 16: 73–84. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

51 

 

Kanta nie interesuje poznanie procesu „życia Boga” („gry miłości z sobą samą”38) 

– stawia pytanie o podstawy i warunki możliwości cech konstytutywnych tego 

procesu: powszechnego obowiązywania oraz ważności przedmiotowej. 
Z punktu widzenia Hegla transcendentalizm można uznać za dogmatyzm39. 

Zaczyna on bowiem od dogmatu: wiedza musi zostać uprawomocniona w swych 

podmiotowych warunkach możliwości40. Transcendentalizm jest więc dorabia-
niem teorii do tezy. Tymczasem fenomenologia to przedsięwzięcie anty-dogma-

tyczne, rekonstrukcyjne, które ma – we wszystkich szczegółach – pokazać w ko-

niecznym porządku miejsce każdej myśli41. Sens fenomenologii polega na ujaw-
nieniu, dlaczego i w jaki sposób dana myśl musiała się pojawić, oraz dlaczego 

i w jaki sposób musiało się pojawić jej zaprzeczenie, jej krytyka. Całość takiego 

przedsięwzięcia rozumu ma być syntezą. To zatem, co osiągnął Hegel w ramach 

fenomenologii, jest wykonaniem zamierzenia, a nie próbą czy wstępem do filozo-
fii – jak w przypadku Kanta. Hegel rekonstruuje całość. Każda skończoność za-

kłada u niego negację i odsyła do syntezy, idei absolutnej. To, co skończone, może 

być (i jest) realne, ale staje się rzeczywiste tylko jako moment całości, absolutnej 
syntezy. Z punktu widzenia fenomenologii każde skończone określenie odnosi się 

do rzeczywistości jedynie o tyle, o ile odnosi się do pewnego momentu rozwoju 

ducha.  
Pytanie o bezwzględną ważność przedmiotów świadomych aktów podmio-

towych – oto transcendentalne pytanie o sens i sposób istnienia całości, jaką sta-

nowi podmiotowość wraz z jej obiektywnym światem. Myślenie transcendentalne 

                                                             

38 Hegel, Fenomenologia ducha, 23. 
39 Transcendentalizm jako dogmatyzm oznacza, że jest to „filozofia w założeniu absolutnie kry-

tyczna, czyli znająca do końca podstawy swych roszczeń do prawdy (prawomocności), i dlatego zupełnie 

apodyktyczna i ostateczna”; „Transcendentalizm”, w: Słownik filozofii, red. Jan Hartman (Kraków: Zie-

lona Sowa, 2004), 236.  
40 Czasami udaje się transcendentalizmowi wyjść poza dogmatyzm i filozofować na sposób spe-

kulatywny. W tym kontekście Hegel chwali Krytykę władzy sądzenia Kanta, która: „wyróżnia się tym, że 

Kant daje w niej wyraz wyobrażeniu idei, ba, nawet myśli o niej. W wyobrażeniu intuitywnego rozsądku, 

wewnętrznej celowości itd. zawarte jest to, co ogólne, pomyślane zarazem jako coś w sobie samym kon-
kretnego. Dlatego jedynie w tych wyobrażeniach filozofia Kantowska okazuje się spekulatywna”; Hegel, 

Encyklopedia nauk filozoficznych, § 55, 115. 
41 Można powiedzieć, że „rozum nie jest czysty, jak utrzymywał Kant, ale raczej «nieczysty» – 

a mianowicie aposterioryczny, oparty na doświadczeniu”; Tom Rockmore, „Georg Wilhelm Friedrich 

Hegel”, tłum. Aleksander Zbrzezny, w: Historia filozofii zachodniej, 547.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

52 

 

poszukuje podmiotowych warunków pewności wiedzy. Hegel odcina się od filo-

zofii transcendentalnej, nazywając ją filozofią formalną. Sam buduje syntezę ab-

solutną, która z immanentną koniecznością rozwija się w autorefleksji ducha. 
Droga filozofii do wiedzy nie jest pracą konstruktora systemu filozoficznego, 

który musi uprawomocniać wiedzę w warunkach jej możliwości. Istnieje jedna 

droga wiedzy pewnej, która obejmuje całość rzeczywistości, mianowicie myślenie 
spekulatywne, w którym rozum uzyskuje wiedzę o sobie. Jest to de facto rzeczy-

wista praca dziejów, filozof zaś stoi przed szansą, by sens (dziejów) opisać.  

 
 

Poza dogmatem 

 

Fenomenologia zaczyna od opisu poznania zmysłowego, które dla człowieka 
niezajmującego się filozofią wydaje się mieć za swój przedmiot samoistną rzeczy-

wistość w sobie – nie bierze jednak za punkt wyjścia naturalnego, zmysłowego 

i zdroworozsądkowego poznania42. Jak jednak pokazuje Hegel, intencjonalne spo-
tkanie człowieka ze światem następuje w procesie przyswajania go sobie. Rzecz 

pojawia się w horyzoncie świadomości za pomocą aktu wewnętrznego przyswoje-

nia (Erinnerung), przez który duch uzyskuje przyswojenie swojej własnej substan-
cji. Postępująca samoświadomość ducha jest „przypominaniem” sobie tego, co on 

sam uzewnętrznił i zobiektywizował z własnej substancji. To, co było „w sobie”, 

staje się „dla siebie” – a wyrazem tego jest coraz większy stopień duchowości w po-
szczególnych sytuacjach. Stawanie się świadomym jest czymś więcej niż osiąga-

niem wiedzy o tym, co jest. Akt poznawczy jest także działaniem i przekształce-

niem. Akt ten zmienia to, co było, i wywołuje to, co ma być. Fenomenologia jest 
najbardziej świadomym aktem – ona sama jest wiedzą absolutną. Na każdym eta-

pie fenomenologicznej drogi występują napięcia między pierwotnym roszczeniem 

do zjawiskowej substancjalności (Selbständigkeit) a ich syntetycznym ujęciem 

w całości idealnej struktury. Ostateczne uzgodnienie następuje w żywiole rozumu 
(nie rozsądku), mianowicie w intencjonalnej rzeczywistości pojęcia.  

W tradycji zachodnioeuropejskiej, fenomenologię Hegla należy uznać za naj-

dalej idącą próbę rozumiejącego opisu poszczególnych form poznawania, nie 
tylko w systemowym porządku ich struktury, ale także w procesie ich genezy, 
                                                             

42 Hegel odrzuca jednak wiedzę bezpośrednią, pochodzącą z doświadczenia w sensie, jaki nadawali 

temu John Locke czy Francis Bacon ; por. tamże, 547.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

53 

 

w ich własnym ruchu samowytwarzania się. Celem jest osiągnięcie wolności 

w prawdzie, jedności myśli i bytu, podmiotu i przedmiotu. Taka całość pełna jest 

konkretnej, szczegółowej treści, która dostępna jest rozumowi i którą może ogar-
nąć jedynie myśl (nie marzenie, nie uczucie, nie wyobrażenie). Autor Fenomeno-
logii ducha twierdzi, że kresem odysei ducha jest system. Jest on jedyną postacią 

istnienia prawdy, w jakiej przyszło wystąpić dotychczasowej filozofii. Swoją re-
fleksję Hegel postrzega jako ukoronowanie filozofii czasów nowożytnych, zamy-

kającą dzieje problemu relacji myślenia do bytu. Jaka ma być dalsza forma filozo-

fii? Tego filozof nie prorokuje i nie wieszczy. 
Warto dodać, że w Fenomenologii ducha transcendentalizmu i fenomenolo-

gii nie dzieli przepaść43. W filozofii Kanta i Fichtego – podobnie jak u Hegla – 

zawarta jest myśl, którą Husserl miał nazwać intencjonalnością wszelkich senso-

twórczych aktów podmiotu: podmiot nie jest podmiotem stojącym naprzeciw po-
znawanego przez siebie świata, lecz jest samowytwarzającym się ruchem (całej) 

relacji podmiot–przedmiot. Warto jednak pamiętać również o pewnej afirmacji 

transcendentalizmu. W Przedmowie do Fenomenologii ducha, ważny okazuje się 
fakt, że choć transcendentalizm jest pozorem – jest pozorem koniecznym. Upo-

rczywe trzymanie się stałego punktu – Ja transcendentalnego – ma pewne syste-

mowe znaczenie ze względu na koncepcję zdania spekulatywnego. Hegel twierdzi, 
że jeśli chcemy wypowiedzieć zdanie spekulatywne, to rozbija ono „normalną” 

strukturę podmiotowo-orzecznikową, gdyż wszystko, co ważne, przechodzi na 

stronę orzecznika. Za przykład służy tu sąd: „Bóg jest bytem”. Wszystko, co ważne 
dla myślenia, jest w zawarte w pojęciu bytu. Dlatego w tym zdaniu znika czy roz-

pływa się podmiot. Transcendentalizm – będący poznawczym absolutyzmem – 

próbuje (jakoś) ratować myśl o stałym punkcie i wytworzyć takie X, do którego 
zawsze można powracać. W ramach heglizmu – w koncepcji poznania spekula-

tywnego jest to całkowicie uprawniony czy wręcz konieczny moment myślenia.  

 

 
  

                                                             

43 O rzeczywistej przepaści można mówić dopiero z perspektywy Encyklopedii nauk filozoficz-
nych. Hegel pisze tam: „Filozofię Kantowską można w sposób najbardziej konkretny określić tak, że 
ducha ujęła ona jako świadomość i dlatego wszelkie określenia, jakie ona zawiera, należą wyłącznie do 

fenomenologii, a nie do filozofii ducha”; Hegel, Encyklopedia nauk filozoficznych, § 415, 440. O sto-

sunku Hegla do koncepcji Fichtego por. tamże.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

54 

 

Recepcja i perspektywa systemu 

 

W Fenomenologii ducha zaprezentowany został pozytywny program feno-
menologii, który można określić jako filozoficzną rekonstrukcję ewolucji ludzkiej 

samoświadomości. W ramach tego projektu Hegel krytykuje wybrane wątki filo-

zofii poprzedzające jego wystąpienie. Filozofia transcendentalna stanowi dla pro-
jektu fenomenologii odniesienie bezpośrednie i najważniejsze. Z perspektywy fe-

nomenologii transcendentalizm okazuje się filozofią błędną i jednostronną.  

Filozofia transcendentalna ma na celu wydobycie tego, co podmiotowo kon-
stytutywne dla każdego poznania i ukazanie w owej konstytutywnej dla poznania 

roli tego, co subiektywne. Mankamentem transcendentalizmu jest zakwestiono-

wanie roszczeń rozumu do absolutnego poznania prawdy44. Kant ujmuje rozsądek 

statycznie i dogmatycznie, jako aprioryczny warunek wszelkiego doświadczenia, 
natomiast dla Hegla jest to moment przechodzenia od świadomości przednauko-

wej do nauki. Kant w sposób absolutny przeciwstawia rozsądek danym zmysło-

wym45, z kolei Hegel wskazuje na proces załamywania się tego przeciwieństwa, 
uważając, że wszelkie formy wiedzy są w sposób konieczny ze sobą powiązane.  

Z przeprowadzonej analizy wynika, że transcendentalizm jest filozofią 

uprawnioną, jednak jedynie w określonych granicach. Jest to myśl, która nie 

                                                             

44 Jak pogodzić to zdanie z pojawiającym się kilka wierszy wcześniej stwierdzeniem, że transcen-
dentalizm jest poznawczym absolutyzmem? W pierwszym przypadku, chodzi o ja transcendentalne – w 

drugim, o zdanie Hegla na ten temat. Transcendentalizm jest absolutyzmem poznawczym, ponieważ 

jest apodyktyczną próbą samopoznania przez rozum. Zdaniem Hegla, transcendentalizm uniemożliwia 

absolutne poznanie prawdy. Można zatem powiedzieć, że absolutyzm poznawczy jest zachowany, lecz 

„nie podoba się” Heglowi. Te dwa punkty widzenia odnośnie absolutyzmu poznawczego są ze sobą do 

pogodzenia i nie występuje między nimi sprzeczność. 
45 Kant również podkreśla konieczne zjednoczenie rozsądku i danych zmysłowych. Zasada wydaje 

się następująca: jeśli trzeba „podważyć” metafizykę, to są one absolutnie różne – jeśli trzeba wyjaśnić 

możliwość wiedzy, to już takie absolutnie heterogeniczne nie są. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

55 

 

wzniosła się do poziomu prawdy absolutnej, choć – trzeba pamiętać – Hegel miej-

scami przyznaje, że transcendentalizm potrafi ją wyrazić46. I tak, w teorii wyob-

raźni transcendentalnej i teorii idei, Kant wyraził zasadę spekulacji47. Również w 
O różnicy między systemami Fichtego i Schellinga Hegel pisze, że Fichte zdołał 

wyrazić najgłębszą myśl o Absolucie. To, co zarzuca Hegel filozofom transcen-

dentalnym, to fakt, że nie potrafią oni zasady spekulatywnej utrzymać w mocy – 
„do końca”. Być może najłatwiej problem ten zrozumieć na przykładzie myśli 

Fichtego, który zaczyna filozofię od spekulacji, lecz zasada spekulatywna nie jest 

zachowana w jego systemie. System Fichtego – jeśli można się tak wyrazić – sam 
siebie ogranicza, „poddaje” rozsądkowi. Urzeczywistnienie systemu to wyzbycie 

się zasady spekulatywnej, powrót do stanowiska rozsądkowego i absolutyzacji 

różnic. 

Zasadniczą wadą transcendentalizmu jest jego ograniczenie, które najlepiej 
wyrażają stwierdzenia: „możliwość doświadczenia” oraz badanie „apriorycznych 

warunków możliwości poznawania wszelkich przedmiotów”48. Problem z trans-

cendentalizmem polega na tym, że w jego ramach poznanie jest narzędziem czy 
medium, za pomocą którego człowiek poznaje. Podejście takie Hegel nazywa nie-

dorzecznym, bowiem nikt nie „nauczy się pływać, zanim odważy się wejść do 

wody”.  
Czy Heglowska krytyka transcendentalizmu jest udana? Poszczególne wątki 

filozofii Hegla oraz ona sama były zarówno podziwiane, jak i krytykowane. I tak 

na przykład, już jeden z pierwszych krytyków heglizmu zaważył, że abstrakcyjna 
filozofia transcendentalna Kanta została przez autora Fenomenologii ducha 

                                                             

46 Jakkolwiek filozofia transcendentalna jest „skończonym ujęciem ducha”, warto pamiętać o jej 

wadze i roli w ramach odysei ducha. Hegel pisze: „Pragnąłbym, żeby ta historia filozofii stała się dla Was 

wezwaniem do chwytania ducha czasu, który istnieje w nas w sposób naturalny, do wydobywania go na 
światło dnia z jego naturalności, tj. zamknięcia w sobie, martwoty, i do tego, żebyście – każdy na swoim 

miejscu – mocą swej świadomości czynili go jawnym”; Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wykłady z hi-
storii filozofii, t. III, tłum. Światosław Florian Nowicki (Warszawa: PWN, 2002), 657. 

47 Immanuel Kant, Krytyka władzy sądzenia, przeł. Jan Gałecki, § 76 (Warszawa: PWN, 1986), 

376–382. Por. też przypis 39 niniejszego artykułu.  
48 Warto postawić pytanie, czy stanowisko Kanta można zakwalifikować do systemu ontologicz-

nego – nawet tradycyjnie rozumianego realizmu. Analizy filozofii Kanta w tym kontekście podejmuje 

się Błażej Olżewski, „Idealizm transcendentalny w perspektywie kantowskiego pojęcia realności”, Acta 
Universitatis Lodziensis. Folia Philosophica 2012, nr 25: 59–80. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

56 

 

uproszczona i zawężona do polemiki historycznej49. Jednocześnie na przełomie 

XIX i XX wieku neokantyzm powtórzył w dużej mierze argumenty Hegla w ra-

mach szkoły marburskiej (nie badeńskiej). Marburczycy „odczytywali Kanta po-
przez myśl Hegla (stąd określano ich także neoheglistami)”50. O projekcie feno-

menologii pochlebnie wypowiadali się Karol Marks oraz szereg autorów marksi-

stowskich, takich jak wspomniany Alexandere Kojève, György Lukács czy Ernst 
Bloch51. Z aprobatą o dokonaniu Hegla pisali Wilhelm Dilthey czy Karl Jaspers52. 

W kontekście Heglowskiej krytyki transcendentalizmu warto wspomnieć również 

o współczesnej recepcji Hegla w obrębie filozofii analitycznej (czy post-analitycz-
nej). Należy tu przywołać zwłaszcza nazwisko Roberta Brandoma53, a pośrednio 

Johna McDowella54. Zdaniem Brandoma, on sam zajmuje wobec McDowella po-

zycję podobną, jak Hegel wobec Kanta. W dziele Mind and World, McDowell wy-

korzystał pewne aspekty filozofii Kanta do eliminacji problemów występujących 
w obrębie filozofii analitycznej. Podobnie jak Kant utrzymywał, że pojęcie do-

świadczenia odgrywa znaczącą rolę w filozofii. Pogląd ten można uznać za rodzaj 

(minimalnego) empiryzmu, który głosi jednocześnie, że całe doświadczenie jest 
przesycone obecnością racjonalności–pojęciowości. Tymczasem Brandom utrzy-

muje, że pojęcie doświadczenia nie jest w ogóle potrzebne w filozofii. Jego zda-

                                                             

49 Rudolf Haym, Hegel und seine Zeit. Vorlesungen über Entstehung und Entwicklung, Wesen 
und Werth der Hegelschen Philosophie (Berlin: Verlag von Rudolf Gaertner, 1857), 13.  

50 Andrzej L. Zachariasz, „Neokantyzm marburski i badeński”, w: Filozofia współczesna, red. Le-

szek Gawor, Zbigniew Stachowski (Bydgoszcz–Warszawa–Lublin: Oficyna Wydawnicza Branta, 2006), 

53.  
51 Marksistów fascynował głównie zawarty w fenomenologii motyw kształtowania się człowieka 

poprzez pracę. Por. Karl Marx, Die Frühschriften, red. Siegfried Landshut (Stuttgart: Kröner 1953), 269. 
52 Por. Otto Pöggeler, „Zur Deutung des Phänomenologie des Geistes,” Hegel-Studien, 1961, Bd. 

1 : 266. 
53 Duży wpływ na stanowisko R. Brandoma miała myśl P. Stekelera-Weithofera, wybitnego nie-

mieckiego heglologa czy (wręcz) heglisty, autora książek: Hegels analytische Philosophie. Die Wissen-
schaft der Logik als kritische Theorie der Bedeutung  (Paderborn: Ferdinand Schöningh, 1992); Philo-
sophie des Selbstbewußtseins. Hegels System als Formanalyse von Wissen und Autonomie (Frankfurt 

am Main: Suhrkamp Verlag, 2005).  
54 W głównym dziele Mind and World, McDowell, w drugim wykładzie, odwołuje się wprost do 

filozofii Hegla. Kluczowa myśl jest następująca: sfera pojęciowa jest nieograniczona, to znaczy – nie 
można jej czegoś przeciwstawić. John McDowell, Mind and World (Cambridge: Harvard University 

Press, 1996). Por. też: John McDowell, Having the World in View: Essays on Kant, Hegel, and Sellars 
(Cambridge: Harvard University Press, 2013).  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

57 

 

niem o wiele większe znaczenie mają racjonalne praktyki społeczne, których pod-

stawy stara się ujawnić55. Można uznać, że Brandom przyjmuje w swoim podejściu 

stanowisko idealizmu absolutnego, jednak nadaje mu oblicze „strawne” dla filo-
zofów analitycznych. W projekcie Brandoma widzieć można również mocno spe-

kulatywną, analityczną, filozofię języka. Ważny w powyższej recepcji Hegla jest 

fakt, że jego myśl interpretowana jest w taki sposób, iż nie jawi się ona skrajnie 
nieprzystępną, ekstrawagancko-metafizyczną56. 

Na zakończenie warto wskazać na istotną perspektywę interpretacyjną feno-

menologii Hegla, którą ewokuje niniejszy artykuł. Aby ją zarysować, przypo-
mnijmy, że fenomenologia była pomyślana jako wprowadzenie do systemu czy też 

jego pierwsza część. Zarówno wśród czytelników, jak i badaczy spuścizny Hegla, 

trwa spór: czy Fenomenologia ducha jest dziełem najważniejszym w obrębie he-

glizmu, czy też fenomenologia ustępuje miejsca dojrzałemu i pełnemu systemowi? 
To drugie podejście jest bardziej słuszne, a wspiera je choćby dokonana przez He-

gla krytyka transcendentalizmu. Perspektywa całego systemu Hegla (a nie feno-

menologii) jest adekwatniejsza w uchwyceniu prawdy, ponieważ mechanizm cią-
głego wznoszenia się na wyższy poziom filozofującego Ja uderza negatywnie we 

wszystkie niższe formy refleksji filozoficznej. Hegel najpierw wskazuje na ograni-

czoność transcendentalizmu, ale następnie czyni to samo w odniesieniu do feno-
menologii57. Metoda docierania do prawdy polega bowiem na ciągłym uwalnianiu 

się od tego, co jawiło się jako prawda, jednak z bardziej rozwiniętego poziomu 

samoświadomości okazuje się jedynie pozorem.  
 

 

                                                             

55 Por. Robert B. Brandom, A Spirit of Trust: A Semantic Reading of Hegel’s Phenomenology – 

jest to bardzo ciekawa, całościowa, interpretacja Fenomenologii ducha – niestety manuskrypt ten nadal 

nie został opublikowany. Por. http://www.pitt.edu/~brandom/spirit_of_trust.html (dostęp 01.04.2018). 

Por. też: Robert B. Brandom, Tales of Mighty Dead. Historical Essays in the Metaphysics of Intention-
ality (Cambridge: Harvard University Press, 2002); tense, Reason in Philosophy. Animating Ideas (Cam-

bridge: Harvard University Press, Cambridge, 2009). Brandom napisał sporo artykułów poświęconych 

filozofii Hegla – pomijam w tym miejscu te pozycje, ponieważ artykuł nie jest poświęcony Brandomowi. 
56 Aby orientować się na polu recepcji Hegla w obrębie filozofii analitycznej, warto sięgnąć po: 

Paul Redding, Analytic philosophy and the return of Hegelian thought (Cambridge: Cambridge Univer-

sity Press, 2010).  
57 Uzasadnienie tego poglądu wymaga odwołania się do koncepcji metody absolutnej Hegla, to 

znaczy perspektywy filozoficznej zawartej w Nauce logiki oraz Encyklopedii nauk filozoficznych – za-

danie to wykracza poza niniejszy artykuł.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

58 

 

 

Bibliografia 
 

Baum, Manfred. „Zum Hegelschen Unendlichkeitsbegriff.” Hegel-Studien, 1976, Bd. 11: 89–
124. 

Białek, Przemysław. Pycha i skromność rozumu. Współczesny spór o argumenty transcenden-
talne a filozofia Kanta i Fichtego. Kraków: Universitas, 2017. 

Bondeli, Martin. „Zur friedensstiftenden Funktion der Verunft bei Kant und Hegel.” Hegel-
Studien, 1998, Bd. 33: 153–75. 

Brandom, Robert B. „A Spirit of Trust: A Semantic Reading of Hegel’s Phenomenology”. 
http://www.pitt.edu/~brandom/spirit_of_trust.html (dostęp 01.04. 2018) 

Brandom, Robert B. Reason in Philosophy. Animating Ideas. Cambridge: Harvard University 
Press, 2009. 

Brandom, Roert B. Tales of Mighty Dead. Historical Essays in the Metaphysics of Intentionality. 
Cambridge: Harvard University Press, 2002. 

Chudy, Wojciech. „O Heglowskiej relacji »pan-sługa«. Destrukcyjny antagonizm czy konflikt 

intensyfikujący istnienie?”. W: Refleksje Heglowskie na początek trzeciego tysiąclecia, 
red. Mirosława Chuda, 55–76. Warszawa: Oficyna Naukowa, 2012. 

Dinkel, Bernhard. Der junge Hegel und die Aufhebung des subjektiven Idealismus. Bonn: Bou-
vier Verlag Herbert Grundmann, 1974. 

Düsing, Klaus. „Hegels „Phänomenologie” und die idealistische Geschichte des Selbstbewusst-
seins”. Hegel-Studien, 1993, Bd. 28: 103–126. 

Düsing, Klaus. „Idealistische Substanzmetaphysik. Probleme der Systementwicklung bei Schel-
ling und Hegel in Jena”. W: Hegel in Jena. Die Entwicklung des Systems und die Zusam-
menarbeit mit Schelling, Hegel-Tage Zwettl 1977, red. Dieter Henrich i Klaus Düsing, 25–

44. Hegel-Studien, 1980, Beiheft 20. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1980. 
Düsing, Klaus. „Spekulation und Reflexion. Zur Zusammenarbeit Schellings und Hegels 

in Jena”. Hegel-Studien, 1993, Bd. 5: 95–128. 
Feuerbach, Ludwig. O istocie chrześcijaństwa. Tłum. Adam Landman. Warszawa: PWN, 1959. 

Fichte, Johann G. Teoria wiedzy. Wybór pism. Tłum. Marek J. Siemek. Warszawa: PWN, 1996. 
Findlay, John N. „Hegel der Realist”, red. Hans-Georg Gadamer. Hegel-Studien. Heidelberger 

Hegel-Tage 1962. Vorträge und Dokumente, 1964, Bd. 1: 141–149. 
Garewicz, Jan. „O konsekwencjach przekładu pewnej metafory: pan i niewolnik”. Teksty 53, 

nr 5 (1980): 30–42. 
Guja, Jowita. „Idea alienacji religijnej – źródła i konteksty współczesne”. Studia z historii filo-

zofii  8, nr 1 (2017): 113–130. 

Słownik filozofii, red. Jan Hartman. Kraków: Zielona Sowa, 2004. 
Haym, Rudolf. Haym, Hegel und seine Zeit. Vorlesungen über Entstehung und Entwicklung, 

Wesen und Werth der Hegelschen Philosophie. Berlin: Verlag von Rudolf Gaertner, 1857. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

59 

 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich „Differenz des Fichte’schen und Schelling’schen System der 

Philosophie”. W: Hegels Gesammelte Werke, Bd. 4. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1968.  
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Encyklopedia nauk filozoficznych. Tłum. Światosław Florian 

Nowicki. Warszawa: PWN, 1990. 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia ducha. Tłum. Światosław Florian Nowicki. 

Warszawa: Fundacja Aletheia, 2002. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich „Glauben und Wissen oder die Reflexionsphilosophie der Sub-
jectivität, in der Vollstandigkeit ihrer Formen, als Kantische, Jacobische, und Fichtesche 

Philosophie”. W: Hegels Gesammelte Werke, red. Hans Buchner i Otto Pöggeler, 346–
347. Bd. 4. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1968. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Nauka logiki. Tłum. Adam Landman. Warszawa: Wydawnic-
two Naukowe PWN, 2011. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Wykłady z historii filozofii. Tłum. Światosław Florian No-
wicki. Warszawa: PWN, 2002. 

Henrich, Dieter. Between Kant and Hegel. Lectures on German Idealism. Cambridge: Harvard 
University Press, 2008. 

Horstmann, Rolf Peter. Die Grenzen der Vernunft. Eine Untersuchung zu Zielen und Motiven 
des Deutschen Idealismus. Frankfurt am Main: Anton Hain, 1991. 

Kant, Immanuel. Krytyka czystego rozumu. Tłum. Roman Ingarden. Warszawa: PWN, 1957. 

Kant, Immanuel. Krytyka władzy sądzenia. Tłum. Jerzy Gałecki. Warszawa: PWN, 1986. 
Kojève, Alexandre. Wstęp do wykładów o Heglu. Tłum. Światosław Florian Nowicki. War-

szawa: Aletheia, 1999. 
Kwiek, Marek. Dylematy tożsamości. Wokół autowizerunku filozofa w powojennej myśli fran-

cuskiej. Poznań: Wydawnictwo Naukowe Instytutu Filozofii Uniwersytetu Adama Mic-
kiewicza, 1999. 

Marks, Karol, Fryderyk Engels. Dzieła. Warszawa: Książka i Wiedza, 1975. 

Marx, Karl. Die Frühschriften. red. Siegfried Landshut. Stuttgart: A. Kröner, 1953. 
McDowell, John. Having the World in View: Essays on Kant, Hegel, and Sellars. Cambridge: 

Harvard University Press, 2013. 
McDowell, John. Mind and World. Cambridge: Harvard University Press, 1996. 

Meist, Kurt R. „Zur Rolle der Geschichte in Hegels System der Philosophie”. W: Kunsterfah-
rung und Kulturpolitik im Berlin Hegels. red. Otto Pöggeler i Annemarie Gethmann-Sie-

fert, Bonn: Verlag Herbert Grundmann, 1983: 67. 
Noras, Andrzej J. Kant i Hegel w sporach filozoficznych osiemnastego i dziewiętnastego wieku. 

Katowice: Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 2007. 
Nowak-Juchacz, Ewa. Hegel Alexandre Kojève’a, czyli o filozoficznym jakobinizmie. Poznań: 

Uniwersytet im. Adama Mickiewicza, Wydawnictwo Naukowe Instytutu Filozofii, 1999. 

Olżewski, Błażej. „Idealizm transcendentalny w perspektywie kantowskiego pojęcia realno-
ści”. Acta Universitatis Lodziensis, Folia Philosophica 2012, nr 25: 59–80. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

60 

 

Orłowski, Aleksander. „Schelling i Hegel. Kontrowersje filozoficzne i oddźwięk na nie w pol-

skim czasopiśmiennictwie lat czterdziestych XIX wieku”. W: Polskie spory o Hegla 1830-
1860. Warszawa: PWN, 1966: 63–114. 

Pöggeler, Otto. „Zur Deutung des Phänomenologie des Geistes”. Hegel-Studien, 1961, Bd. 1: 
255–94. 

Redding, Paul. Analytic philosophy and the return of Hegelian thought. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2010. 
Rockmore, Tom. „Georg Wilhelm Friedrich Hegel”. Tłum. Aleksander Zbrzezny. W: Historia 

filozofii zachodniej. red. Richard H. Popkin, 543–552. Poznań: Zysk i S-ka, 1999. 
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph. Schriften von 1801-1804. Darmstadt: Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft, 1968. 
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph. Werke. Band I, 10: Schriften 1801: «Darstellung meines 

Systems der Philosophie» und andere Texte. red. Manfred Durner. Stuttgart–Bad Cann-
statt: Frommann-Holzboog, 2009. 

Siemek, Marek J. Filozofia, dialektyka, rzeczywistość. Warszawa: PIW, 1982. 
Siemek, Marek J. „Hegel i różnica epistemologiczna”. Nowa Krytyka, 2004, nr 16: 73–84. 
Siemek, Marek J. W kręgu filozofów. Warszawa: Czytelnik, 1984. 

Siemek, Marek J. „Wstęp: Teoria Wiedzy jako system filozofii transcendentalnej”. W: Johann 
Gottlieb Fichte, Teoria wiedzy, VII–LV, tłum. Marek J. Siemek. Warszawa: PWN, 1996. 

Siep, Ludwig. Der Weg der „Phänomenologie des Geistes”. Ein einführender Kommentar zu 
Hegels „Differenzschrift“ und zur „Phänomenologie des Geistes.” Berlin: Suhrkamp, 

2000. 
Stekeler-Weithofer, Pirmin. Hegels analytische Philosophie. Die Wissenschaft der Logik als kri-

tische Theorie der Bedeutung. Paderborn: Ferdinand Schöningh, 1992. 
Stekeler-Weithofer, Pirmin. Philosophie des Selbstbewußtseins. Hegels System als Formanalyse 

von Wissen und Autonomie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag, 2005. 

Tatarkiewicz, Władysław. Historia filozofii. T. II. Warszawa: PWN, 1993. 
Zachariasz, Andrzej L. „Neokantyzm marburski i badeński”. W: Filozofia współczesna, red. Le-

szek Gawor i Zbigniew Stachowski, 51–68. Bydgoszcz–Warszawa–Lublin: Oficyna Wy-
dawnicza Branta, 2006. 

Zöller, Günter. „Johann Gottlieb Fichte”. Tłum. Aleksander Zbrzezny. W: Historia filozofii za-
chodniej. red. Richard H. Popkin, 535–539. Poznań: Zysk i S-ka, 2003.  

 
 

 
Summary 

 

The Hegel’s criticism of transcendentalism 
  

Examined in this article is  G.W.F. Hegel’s criticism of transcendental philosophy as well 
as reasons for dissociating himself from I. Kant, J. G. Fichte and F.W.J. Schelling on that matter. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04



Katarzyna Guczalska, Heglowska krytyka transcendentalizmu 

 

61 

 

The study is based on Hegel’s Phenomenology of Spirit, and his two other works (The Differ-
ence Between Fichte's and Schelling's Systems of Philosophy, and Encyclopedia of the Philo-
sophical Sciences). The main idea of this article is to grasp Hegel’s ambivalent attitude towards 

transcendentalism, and ultimately the reasons for its rejection. Generally, the main drawback 
of transcendental philosophy boils down to questioning the mind's claims towards uncovering 
absolute truth. Yet at the same time, transcendentalism remains an eligible though limited 

thinking lapse within Hegel's conception of cognition and ontology. Aside from examining the 
criticism of transcendentalism, this article spells out what phenomenology is. Finally, it reviews 

in brief the reception of Hegel's phenomenology and its significance in the philosopher's output. 
 

Keywords: Hegel, phenomenology, transcendentalism, Kant, Fichte 
 

 
 

Zusammenfassung 
 

Hegels Kritik des Transzendentalismus 

 

Der Artikel untersucht die Kritik der transzendentalen Philosophie bei G. W. F. Hegel 
und führt die Gründe für Hegels Distanzierung vom Standpunkt von I. Kant, J. G. Fichte und 

F. W. J. Schelling vor. Die Untersuchung nimmt Bezug auf Phänomenologie des Geistes und 
andere Werke von Hegel (Die Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Phi-
losophie, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften). Der Verfasser setzt sich zum Ziel, 
das ambivalente Verhältnis Hegels zum Transzendentalismus und folglich die Gründe seiner 

Ablehnung zu erfassen. Im Allgemeinen besteht ein Mangel der transzendentalen Philosophie 
in der Infragestellung der Ansprüche des Verstandes, die Wahrheit absolut zu erkennen. 

Gleichzeitig bleibt der Transzendentalismus im Rahmen des Hegelschen Entwurfes der Er-
kenntnis und der Ontologie ein gewisser berechtigter ˗ obwohl begrenzter ˗ Moment des Den-
kens. Der Artikel analysiert nicht nur die Kritik des Transzendentalismus, sondern beantwortet 

auch die Frage: Was ist Phänomenologie? Zum Schluss wird kurz die Rezeption der Hegelschen 
Phänomenologie sowie ihre Bedeutung im Kontext des gesamten Systems des Philosophen ge-

schildert. 
 

Schlüsselworte: Hegel, Phänomenologie, Transzendentalismus, Kant, Fichte 
 

Information about Author: 
 

KATARZYNA GUCZALSKA, doctor, Cracow University of Economics, Poland; address for cor-

respondence: Uniwersytet Ekonomiczny 31-510 Kraków, ul. Rakowicka 27; e-mail: 

k.guczalska@gmail.com 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 30/01/2026 19:57:04

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

