
Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Marcin Merkwa 

Uniwersytet Rzeszowski 

ORCID: 0000-0001-7288-4552 

mmerkwa@ur.edu.pl 

 

Konieczność Absolutu czy absolutna konieczność? O pierwszych próbach 

poszukiwania podstaw uprawnień naturalnych 

 

ABSTRAKT 

 

Podstawowym celem artykułu jest dowiedzenie tezy, zgodnie z którą u podstaw nowożytnego rozumie-

nia praw naturalnych znajdują się rozważania zapoczątkowane w późnym średniowieczu, które – skupione na 

problemie pochodzenia uprawnień jednostki – pozwoliły we wczesnej nowożytności związać omawianą ideę 

z problemem podmiotu. W pierwszej części wskazano, że dla rozważań dotyczących niezbywalnych praw jed-

nostki kluczową kwestią było określenie ich źródła. Ukazane zostały koncepcje, które w mniejszym lub więk-

szym stopniu akcentowały nie tylko rolę Boga, ale i właściwości człowieka. W szczególności uwagę zwrócono 

na rolę podmiotu w teorii Ockhama. Analizy te pozwoliły ukazać w drugiej części opracowania dorobek Grocju-

sza jako najpełniejszy wyraz późnośredniowiecznej tradycji oraz wykazać, że nowożytna koncepcja uprawnień 

naturalnych w swym subiektywnym charakterze opiera się na tych doktrynach, które akcentują „naturalną ko-

nieczność” istnienia praw jednostki. 

 

Słowa kluczowe: uprawnienia naturalne; teoria Ockhama; Grocjusz; niezbywalne prawa jednostki 

 

WPROWADZENIE 

 

Idea uprawnień naturalnych jest jedną z najdonioślejszych koncepcji, jakie zostały 

wykształcone przez wieki rozważań nad prawem. Nie była to (i nie jest) koncepcja jednorod-

na, w toku wieków przyjmowała bowiem różne postacie; gwoli przykładu można wskazać na 

teksty późnego średniowiecza, w których teologowie i prawnicy zaczęli posługiwać się poję-

ciami zbliżonymi do pojęcia prawa podmiotowego, a także na współczesne koncepcje praw 

człowieka, które – niezależnie od tego, czy uznane będą za kontynuację idei uprawnień natu-

ralnych, wariację na ich temat czy też novum jedynie na nich bazujące – nie mogą być po-

strzegane w oderwaniu od niej. Tak w dobie oświecenia, a więc w czasie pełnego wyrażenia 

idei uprawnień naturalnych jednostki, ale i w okresie późnego średniowiecza i wczesnej no-

wożytności, a więc wtedy, gdy zaczęły się kształtować filozoficzno-prawne podstawy oma-

wianej idei, jedno z najbardziej fundamentalnych zagadnień związane było z pytaniem o po-

chodzenie uprawnień. Czy mają one bezpośrednie źródło w Bogu (lub czy są konsekwencją 

boskiej aktywności, np. stworzenia człowieka na obraz i podobieństwo Boże), prawie natury 

(które mogło wyrażać boską wolę lub być porządkiem od niej względnie niezależnym, a więc 

i wiążącym, przynajmniej w ograniczonym zakresie, samego Stwórcę) czy też może w czło-

wieku, nawet postrzeganym jako byt stworzony, możemy znaleźć to „coś”, co – określone 

„godnością” lub „rozumnością” – może być uznane za źródło uprawnień o niezbywalnym 

charakterze? 

Podstawowym celem rozważań prowadzonych w dalszej części pracy jest wykazanie 

tezy, iż w analizowanym okresie późnego średniowiecza i wczesnej nowożytności podjęte 

zostały rozważania, które doprowadziły do sformułowania idei niezbywalnych praw jednost-

ki. Stało się to możliwe dlatego, że wykształcenie omawianej koncepcji, a więc uznanie roli 

podmiotu, związane było z odrzuceniem związku pomiędzy Bogiem (prawem natury) 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:20:14

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

a uprawnieniami, które przysługują jednostce. Tytułowa konieczność Absolutu ustępuje „na-

turalnej konieczności”. Za teorie uzasadniające istnienie określonych praw w naturalnej ko-

nieczności rozumieć będę takie koncepcje, które zakładają, że uprawnienia naturalne: (a) są 

konieczne dla funkcjonowania człowieka w społeczeństwie, (b) uzasadnienie znajdują w kon-

strukcji człowieka i/lub świata, w którym przyszło mu żyć, oraz (c) mogą być rozpatrywane 

niezależnie od przyjętego założenia dotyczącego istnienia Boga (warunek ten akcentuje nie 

tyle odrzucenie sprawczej roli Boga, co odłożenie na bok pytania o nią). Należy jeszcze do-

dać, że choć chciałoby się postrzegać naturalność analogicznie, jak czyni to D. Dennett
1
, czyli 

jako oderwanie koncepcji uprawnień naturalnych od elementów nadnaturalnych, to porusza-

jąc się w obszarze, którego ramy czasowe obejmują późne średniowiecze i wczesną nowożyt-

ność, nie można, jak w przypadku rozważań nad koncepcjami współczesnymi, wyznaczyć 

prostej granicy: koncepcje teistyczne – koncepcje nieteistyczne. Wydaje się zasadne, by mó-

wiąc o naturalności, włączyć do grupy idei mających naturalne uzasadnienie nie tylko kon-

cepcje, w których rola Boga jest odrzucona wprost (których wiele nie znajdziemy, a jeśli już, 

to takie ujęcie jest przedmiotem wielorakich interpretacji), lecz i takie, w których jest ona 

tylko (czy też raczej aż) marginalizowana lub pomijana. Mam tu na myśli te doktryny, które 

podmiot czynią centralną kategorią koncepcji uprawnień naturalnych, nie odrzucając przy tym 

wprost sprawczej roli Boga, czyli koncepcje, których autorzy mniej lub bardziej wprost za-

kładają, że uprawnienia naturalne przynależałyby jednostkom, nawet gdyby odrzucić założe-

nie o istnieniu Boga. Cel zostanie osiągnięty poprzez ukazanie wybranych późnośrednio-

wiecznych teorii, a także wskazanie na rolę H. Grocjusza, którego dorobek jest nadzwyczaj 

istotny z perspektywy analizowanego problemu. 

 

FORMOWANIE PODSTAW KONCEPCJI UPRAWNIEŃ NATURALNYCH 

 

Koncepcja uprawnień naturalnych nie pojawia się ex nihilo w dobie rewolucji oświe-

ceniowych. I choć we współczesnej literaturze nie brak prób umocowania początków upraw-

nień naturalnych (i koncepcji praw człowieka)
2
 w starożytności grecko-rzymskiej, to jednak 

zasadnem wydaje się twierdzenie, że wywodzą się one wprost z oświeceniowej koncepcji 

uprawnień naturalnych, której podstawy zaczęły kształtować się w myśli późnego średnio-

wiecza i wczesnej nowożytności. Kluczowe w tym momencie wydaje się uznanie, że przed-

stawiane w dalszej części niniejszego tekstu sposoby uzasadniania koncepcji uprawnień natu-

ralnych będą prowadzić do wykształcenia „subiektywnej”, mającej ugruntowanie w podmio-

cie, teorii uprawnień naturalnych. Koncepcji, która według niektórych badaczy powstanie nie 

obok, lecz w opozycji do tomizmu. W literaturze przedmiotu często wyrażany jest pogląd 

o wpływie św. Tomasza z Akwinu na koncepcję praw człowieka. J. Finnis pisał, że uznanie 

uprawnień jako czegoś, co przynależy do jednostki, doprowadza św. Tomasza „o krok od 

wyrażenia idei praw człowieka [human rights]”
3
. Nie odrzucając roli i znaczenia filozofii św. 

                                                      
1
 D. Dennet, Odczarowanie. Religia jako zjawisko naturalne, przeł. i wstęp B. Stanosz, Warszawa 2008, s. 50 i n. 

2
 Pomijam w tym miejscu pytanie o to, czy prawa człowieka można utożsamiać z ideą uprawnień naturalnych, 

a jeśli nie, to jaki był/jest związek między tymi koncepcjami. Zob. szerzej: M. Merkwa, U źródeł idei praw 

człowieka. Kształtowanie prawnych i filozoficznych podstaw koncepcji praw człowieka, Lublin 2018, s. 326–340. 
3
 J. Finnis, Aquinas’ Moral, Political, and Legal Philosophy, [w:] The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 

https://plato.stanford.edu/entries/aquinas-moral-political [dostęp: 30.12.2020]. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:20:14

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Tomasza dla późniejszych dyskusji o uprawnieniach naturalnych (która jest w pewnym sensie 

negatywna, gdyż nowożytne projekty powstały właśnie jako próba zerwania m.in. z tomi-

zmem), a w szczególności znaczenia tomizmu czy personalizmu dla wykształcenia dwudzie-

stowiecznej koncepcji praw człowieka (opartej na idei godności jednostki), należy pamiętać, 

że Akwinata nie rozważał idei praw podmiotowych, nie były one częścią jego systemu
4
. 

Akwinata rozumiał ius, jeśli można tak rzec, w sposób przednowożytny, jako to, co jest 

słuszne. A słuszność pojmowana była jako zgodność z istniejącą obiektywnie, boską rzeczy-

wistością. Ius związane jest więc ze sprawiedliwością. Dostrzegamy to szczególnie wyraźnie 

np. w rozważaniach św. Tomasza o własności: de facto człowiek jest tylko dzierżycielem, 

prawdziwa własność przysługuje Bogu. I choć takie ujmowanie relacji pomiędzy Bogiem 

a człowiekiem będzie kluczowe również dla najdonioślejszych nowożytnych koncepcji 

uprawnień naturalnych (zob. koncepcję J. Locke’a), to jednak nowożytne teorie mają swe 

źródła w początkowo niewielkich przesunięciach akcentów w pierwszych definicjach ius. To 

właśnie rozważania czynione np. w związku z dysputą o ubóstwie franciszkanów będą pro-

wadzić do wyewoluowania podstaw idei uprawnień naturalnych jednostki, to w ich ramach 

wprowadzone zostaną m.in. nowe definicje starych pojęć. W dyskusjach tych zacznie poja-

wiać się również problem pochodzenia uprawnień naturalnych. Idea, że mogą one wynikać 

nie z tomistycznie pojmowanego prawa natury, a np. z władzy, która przynależy człowiekowi, 

pozwoli na wykształcenie nowożytnej koncepcji niezbywalnych praw jednostki, której istotą 

będzie w końcu zerwanie związku pomiędzy boskim prawem natury a prawami naturalnymi. 

Wydarzenia takie jak spór na temat ubóstwa pozwolą nie tylko rozwinąć pewne koncepcje, 

ale i nadać im wymiar zaskakująco praktyczny. Już w ramach tej dyskusji zarysowują się 

(oczywiście w ograniczonym zakresie) problemy, które są przedmiotem analizy w niniejszej 

pracy. 

Pomimo tego, że po śmierci św. Franciszka papieże zajmowali różne stanowiska 

w sprawie ubóstwa zakonników, to wszystkie musiały opierać się na przyjęciu określonego 

założenia dotyczącego pochodzenia własności (dyskusja o uprawnieniach sprowadza się 

w tym okresie właściwie wyłącznie do dyskusji o prawie własności). I tak np. Innocenty IV 

w 1245 r. uznał za zasadne, by franciszkanie nie posiadali niczego na własność, ale Jan XXII 

w 1323 r., w bulli Ad conditorem, stwierdza, że używanie rzeczy niezwiązane z istnieniem 

określonego prawa jest niesprawiedliwością
5
, co wynika z natury prawa własności, uświęco-

nego przez prawo boskie. W ten sposób uprawnienia (oczywiście występujące jako prawo 

własności) zostają związane z boskim porządkiem. Takie ujmowanie prawa własności było 

powszechne dla tradycyjnych (tomistycznych) koncepcji prawa naturalnego. Odrzucenie ta-

kiego ujęcia jawi się jako przyczynek do systematycznego namysłu nad prawem własności, 

którego efektem będą pierwsze teorie zawierające nowe pojęcia i definicje, które będą stano-

wić impuls dla późniejszego wykształcenia koncepcji uprawnień naturalnych. Z tej perspek-

tywy kluczowym uczestnikiem dyskusji o ubóstwie był W. Ockham. 

Warto zauważyć, że znaczenie i rola Ockhama w kształtowaniu podstaw idei upraw-

nień naturalnych oceniana jest bardzo różnie. Podstawowy wniosek z analiz B. Tierneya 

                                                      
4
 A.J. Lisska, Aquinas’s Theory of Natural Law: An Analytic Reconstruction, New York 2002, s. 228. 

5
 B. Tierney, The Idea of Natural Rights: Studies on Natural Rights, Natural Law, and Church Law 1150–1625, 

Cambridge 2001, s. 93 i n. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:20:14

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

związany jest z uznaniem, że Ockham był tym, który przekonstruował doktrynę praw natury 

i zbudował na niej koncepcję uprawnień naturalnych, mających oparcie w naturze i rozumie. 

Jednakże wielu autorów przytacza myśl Ockhama, zgodnie z którą „wszystko, co słusznie 

uczyniono bez podstawy w prawie stanowionym, jest uczynione na podstawie prawa niebiań-

skiego”
6
, a która ma wykazywać, iż przypisywane Ockhamowi umocowanie praw natural-

nych w rozumie jest współczesną nadinterpretacją. Przytaczając takie sformułowania, należy 

jednak pamiętać, że każda idea ma przynajmniej dwa wymiary: z jednej strony jej treść sta-

nowi odzwierciedlenie tego, co Ockham chciał i próbował wyrazić, z drugiej zaś jest to kon-

cepcja, którą według jego intelektualnych spadkobierców wyraził Ockham (te dwa wymiary 

mogą, lecz nie muszą, być tożsame). Zastrzeżenie to jest szczególnie istotne w przypadku 

autorów chrześcijańskiego średniowiecza, a także wtedy gdy przedmiotem analiz jest koncep-

cja, której rozwój nie ma charakteru „skokowego”, gdzie nie można mówić o przełomach, 

a raczej o nawarstwianiu się określonych pojęć, ich różnej interpretacji, a więc o ewolucji 

raczej niż o rewolucji. Sądzę, że mając na uwadze powyższe zastrzeżenie, nie będzie nieu-

prawnione postrzeganie Ockhama jeśli nie jako twórcy, to w każdym razie jako tego, kto – 

w sposób niemożliwy do przecenienia – przyczynił się do wykształcenia nowożytnej koncep-

cji praw podmiotowych. W szczególności wynika to z roli podmiotu w teorii Ockhama i ro-

zumu jednostki, w którym są ufundowane uprawnienia naturalne. Przy czym „subiektywność” 

uprawnień przysługujących ludziom związana jest z właściwą jednostkom niezdolnością do 

pełnego zrozumienia obiektywnych praw – mamy obowiązek (a więc i prawo) podążania za 

głosem sumienia, nawet jeśli będzie to w sprzeczności z wolą bożą. 

Franciszkańska dyskusja ubóstwie, jak pisze V. Mäkinen, wpłynęła na rozwój praw 

indywidualnych przynajmniej na dwa sposoby. Po pierwsze, fakt, iż franciszkanie żyli bez 

własności, pozwolił na sprowadzenie dyskusji do problematyki prawa własności postrzegane-

go (lub nie) jako prawo „subiektywne”, a więc przynależne do określonego podmiotu. Po 

drugie, franciszkańskie żądanie odrzucenia wszelkich uprawnień prowadziło do idei indywi-

dualnych i niezbywalnych praw, które przynależą nie tylko biednym, ale też wszystkim jed-

nostkom w potrzebie. Franciszkańskie stanowisko prowadziło bowiem do pytania o to, czy 

jednostka rzeczywiście może odrzucić wszelkie prawa, jakie jej przynależą. Do kwestii tej 

odnosił się m.in. G. de Fontibus, który uznawał istnienie niemożliwych do zrzeczenia się 

praw przysługujących ludziom w sytuacjach ekstremalnych. Doktryna ta, znana w średnio-

wiecznej teologii i prawie kanonicznym od końca XII w., została sprecyzowana przez God-

freya, który uznał, że skoro na jednostce ciąży obowiązek zachowania swojego życia, to 

w sytuacjach ekstremalnych przysługuje jej, z mocy prawa natury, dominium i pewne prawo 

do powszechnych zewnętrznych dóbr. Było to prawdopodobnie pierwsze sformułowanie in-

dywidualnego prawa do dóbr koniecznych do egzystencji (the individual right to subsisten-

ce)
7
. Podobnie argumentował Ockham. S. Van Duffel pisze, że twierdzenie Ockhama, zgod-

nie z którym ludzie posiadają naturalne uprawnienie do podjęcia wszelkich niezbędnych kro-

ków umożliwiających im ratowanie własnego życia, było afirmacją tego, co jawi się jako 

                                                      
6
 W. Ockham, A Letter to the Friars Minor and Others Writings, eds. A.S. McGrade, J. Kilcullen, Cambridge 

2001, s. 54. 
7
 V. Mäkinen, The Franciscan Background of Early Modern Rights Discussion: Rights of Property and Subsist-

ence, [w:] Moral Philosophy on the Threshold of Modernity, eds. J. Kraye, R. Saarinen, Dordrecht 2005,  

s. 176–178. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:20:14

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

communis opinio prawników i teologów owego okresu, poglądu, który praktycznie nie był 

podważany aż do drugiej połowy XVII w.
8
 

Powyższe uwagi o początkach kształtowania się uprawnień naturalnych nie mają na 

celu wykazania, iż koncepcja ta była głoszona w owym okresie. Jednakże to m.in. dyskusja 

o ubóstwie (a może przede wszystkim właśnie ona) była impulsem do wykształcenia nowego 

języka, dzięki któremu stanie się możliwe powstanie nowożytnej koncepcji uprawnień natu-

ralnych. Z perspektywy tematu omawianego w tej pracy warto zauważyć, że od samego po-

czątku rozwój omawianej idei wydaje się prowadzić w kierunku odrzucenia „konieczności 

Absolutu” (oczywiście nie mam tu na myśli celowego procesu). Przede wszystkim dlatego, że 

w dyskursie prawniczym i filozoficznym (choć na boku należy postawić pytanie, czy w owym 

czasie taki rozdział był możliwy) rozpoczął się proces rozróżniania poszczególnych znaczeń 

terminu ius. 

O ile w tradycji starożytności grecko-rzymskiej (w szczególności w prawie rzym-

skim), czy też u Akwinaty, termin ten związany był z obiektywnie istniejącą sprawiedliwo-

ścią, o tyle w rodzącej się koncepcji zaczął być wiązany z władzą, która miała przysługiwać 

podmiotom prawa. Szczególne znaczenie dla ukucia takiego sposobu pojmowania ius miał 

Marsyliusz z Padwy, który w przeciwieństwie do Tomasza, pozostającego w kręgu stoickiej 

tradycji prawa
9
, odrzuca ją, uznając, że „ius w pierwszym znaczeniu oznacza to samo co lex, 

boskie lub ludzkie. […] W drugim ius odnosi się do jakiegokolwiek dobrowolnego ludzkiego 

działania, władzy czy zwyczaju”
10

. 

Język, który zaczął wyłaniać się z prac myślicieli omawianego okresu, wymagał jed-

nak uogólnienia; na tym polu szczególną zasługę przypisuje się J. Gersonowi, którego kon-

cepcja, zasadzająca się na uznaniu uprawnienia jako zdolności czy też władzy, jest według 

niektórych badaczy „pierwszą prawdziwą teorią uprawnień naturalnych”
11

. Idee okresu póź-

nego średniowiecza, choć pojawiają się w nich odniesienia do czegoś, co dziś nazwalibyśmy 

prawami powszechnymi, związane są z rozwiązaniem konkretnych problemów (Ockham bro-

ni doktryny o ubóstwie, Marsyliusz walczy z papiestwem). Nie jest to oczywiście zarzut wo-

bec tych teorii, a jedynie stwierdzenie faktu, iż trudno jest w rozważaniach późnego średnio-

wiecza, nakierowanych na kwestie praktyczne, znaleźć nie tylko odpowiedź na tytułowe py-

tanie, ale i samo jego wyrażenie. Wydaje się, że pytanie o to, czy możliwe prawa naturalne 

stanowią konieczny element naturalnego porządku czy też ich istnienie z konieczności musi 

zakładać egzystencję Absolutu, stało się przedmiotem pogłębionej analizy dopiero w pracach 

myślicieli nowożytnych, takich jak H. Grocjusz, T. Hobbes czy J. Locke, które jednak (co 

zawsze warto przypominać) związane są ściśle z ustaleniami myślicieli późnego średniowie-

cza, zwłaszcza że dorobek hiszpańskiej scholastyki, która czasem postrzegana jest jako po-

most, po którym idee późnego średniowiecza (a przede wszystkim język, w którym zaczęły 

być wyrażane) „przeszły” do nowożytności, choć znaczący, to jednak opiera się (co do zasa-

                                                      
8
 S. Van Duffel, J. Robinson, Ockham’ Theory of Natural Rights, 

http://individual.utoronto.ca/jwrobinson/articles/vanduffel-robinson_ockhams-theory-of-natural-rights.pdf 

[dostęp: 10.09.2021], s. 23. 
9
 L. Dubel, Koncepcja władzy prawodawczej Marsyliusza z Padwy, [w:] Konstytucyjny ustrój państwa. Księga 

jubileuszowa Profesora Wieslawa Skrzydły, red. T. Bojarski, E. Gdulewicz, J. Szreniawski, Lublin 2000, s. 54. 
10

 Cyt. za: B. Tierney, op. cit., s. 109. 
11

 J. Quillet, Community, counsel and representation, [w:] The Cambridge History of Medieval Political Thought 

c. 350 – c. 1450, ed. J.H. Burns, New York 2008, s. 511. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:20:14

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

dy) na afirmacji związku uprawnień naturalnych z Bogiem jako czymś oczywistym i bezdy-

skusyjnym. Gwoli przykładu można wskazać, że F. Vitoria wykazując podmiotowość Indian 

amerykańskich, postrzegał jej źródło nie we współczesnej mu tradycji humanistycznej, lecz 

w pojmowaniu człowieka jako zwieńczenia dzieła stworzenia. B. Las Casas, który według 

niektórych badaczy sformułował koncepcję uniwersalnych praw naturalnych (inni twierdzą, 

że jedynie rozwijał scholastyczną spuściznę), uznaje wolność za naturalne prawo wszystkich 

ludzi, związane z wrodzoną im racjonalnością, która źródło ma w fakcie, że wszyscy ludzie 

zostali stworzeni na obraz i podobieństwo Boga. 

 

BEZBOŻNA HIPOTEZA – PODMIOT JAKO ŹRÓDŁO UPRAWNIEŃ 

 

Zakres rozważań nad uprawnieniami naturalnymi był dla humanistów Odrodzenia 

bardzo ograniczony. Wynikało to z niemożności zaakceptowania uzasadnienia, które odwo-

ływałoby się do czegoś innego niż prawo stanowione. Jeśli w stanie natury nie istniała wła-

sność
12

, to wszystkie uprawnienia miały źródło cywilistyczne. Namysł nad uprawnieniami 

koncentrował się przede wszystkim w obszarze ich cywilnoprawnego dochodzenia. 

Stąd można przyjąć, że przed XVII w., przed kluczowymi koncepcjami doby rewolu-

cji, mamy dwie tradycje rozważania problemu praw naturalnych
13

. Pierwsza z nich to odrzu-

cająca tę koncepcję tradycja prawników humanistycznych, przyjmujących za pewnik antyno-

mię cywilizacja – barbarzyńskie życie; namysł nad uprawnieniami naturalnymi jest niemoż-

liwy, gdyż coś takiego po prostu nie istnieje – uprawnienia nie są naturalne, są – by tak rzec – 

ludzkie, a źródło mają tylko w prawie stanowionym. Druga związana jest z aktywnością 

prawników i filozofów późnego średniowiecza, która – początkowo skierowana na rozwiąza-

nie bardzo konkretnych problemów (jak np. problem ubóstwa zakonników) – znalazła odbicie 

w doktrynie hiszpańskiej scholastyki, która – choć bliska niekiedy uniwersalizmowi – koncer-

towała się również na zagadnieniach praktycznych. Dla przedstawicieli drugiej grupy 

w szczególności problem uzasadnienia istnienia uprawnień naturalnych (zwłaszcza własno-

ści), choć ważki, mógł być w gruncie rzeczy sprowadzony do uznania, iż źródło mają one 

w fakcie stworzenia przez Boga, na swój obraz i podobieństwo, racjonalnego podmiotu. 

I choć to hiszpańska scholastyka dała trudny do przecenienia wkład w rozwój omawianej idei 

(a można też argumentować, że bez myślicieli iberyjskich koncepcja ta nie przeniknęłaby do 

nowożytnych rozważań), to wydaje się, że w pełni rozwinięte koncepcje uprawnień natural-

nych powstały jako próba zerwania z wcześniejszymi sposobami ich uzasadnienia i jako takie 

zrodziły się na gruncie teorii protestanckich. 

W ramach scholastyki hiszpańskiej próbowano dokonać swoistego mariażu renesan-

sowego rozumienia własności z doktryną późnego średniowiecza, w której własność pełniła 

kluczową rolę (czy to jako naturalna instytucja dana prze Boga czy też jako twór pojawiający 

się po upadku), z ideą prawa naturalnego i arystotelizmem (choć w różnych, czasem bardzo 

„niearystotelesowskich” interpretacjach). Kluczem teorii protestanckich było odrzucenie fun-

                                                      
12

 François Connan, pisząc o używaniu rzeczy w stanie natury, wyraził to w słowach: „[…] to używanie rzeczy 

jest bardzo podobne do dominium, lecz nie jest to dominium […]”. Cyt. za: R. Tuck, Natural Rights Theories: 

Their Origin and Development, Cambridge–New York–Oakleigh 2002, s. 40. 
13

 M. Freeman, Prawa człowieka, przeł. M. Fronia, Warszawa 2007, s. 27. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:20:14

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

damentu scholastycznych koncepcji, a więc zdolności człowieka do niepełnego, często błęd-

nego (zob. Ockham), ale jednak możliwego poznania Boga i jego stworzenia. Protestanci, 

kładąc nacisk na wiarę i swoistą „nieciągłość” między Bogiem a jego dziełem, pozwolili na 

wykształcenie się świeckich koncepcji uprawnień naturalnych. Koncepcji, które można by 

w pewnym sensie nazwać prawdziwie subiektywnymi. Prawdziwie, bo w nich źródłem praw 

będzie właśnie podmiot. Nie znaczy to rzecz jasna, że w tych rozważaniach idea boga nie 

pojawia się czy nie pełni czasem roli doniosłej. „Pomiędzy tymi dwoma światami [światem 

katolickich średniowiecznych teologów i jurystów rozwijających idee uprawnień naturalnych 

i światem myślicieli protestanckich], łącząc je”
14

, znajduje się postać Grocjusza, dzięki któ-

remu możliwe stały się prace Hobbesa czy Locke’a, w których dokonano „rzeczywistego 

przełomu w pojmowaniu natury i jej praw, rodzącego konsekwencje sięgające do niektórych 

współczesnych nam szkół prawa naturalnego”
15

. W De jure praedae, którego pierwsza część 

Mare Liberum ukazała się w 1609 r., Grocjusz stwierdza, że „co Bóg objawił jako swą wolę, 

jest prawem”
16

, lecz dalej stara się przedstawić to, czym jest boska wola przez pryzmat spo-

łecznej natury człowieka, która stanie się podstawą późniejszych świeckich teorii. Teoria my-

śliciela, mająca za praktyczne zadanie wykazać wolność działania na morzach, wiąże wol-

ność, będącą centralną kategorią jego koncepcji, z własnością: „Czym jest dobrze znana kon-

cepcja »naturalnej wolności«, jeśli nie władzą jednostki do działania zgodnie z własną wolą? 

A wolność do działania jest ekwiwalentem dominium do rzeczy materialnych”
17

. 

Odrzucając humanistyczne przekonania o pochodzeniu własności, ale również schola-

styczne uznanie istnienia naturalnego dominium, Grocjusz stwierdza, że w stanie pierwotnym 

ludziom przysługiwały pewne uprawnienia (w szczególności do rzeczy). I choć nie były one 

tożsame ze współczesnym myślicielowi pojmowaniem własności, to nie były też zupełnie od 

niego różne. Stanowisko to, wyrażone w De jure praedae, złagodzone jest trochę (w kierunku 

koncepcji scholastycznych) w De jure belli (pokazuje to wyraźnie miejsce myśliciela na styku 

średniowiecza i nowożytności). 

Grocjusz przedstawił stosunkowo wiele definicji uprawnień; definicji, które odzwier-

ciedlają tradycję późnego średniowiecza, dorobek scholastyków hiszpańskich, ale i odwołują 

się do autorów z antyku (u których jednakże próżno szukać podobnych rozważań); to właśnie 

z nich wyłania się to, co w literaturze jest postrzeganie jako „największy wkład Grocjusza”
18

. 

Według K. Haakonssena nowatorstwo Grocjusza związane jest z oderwaniem, pełnym „zsu-

biektywizowaniem” uprawnień – stają się one oddzielone od prawa naturalnego w tym sensie, 

że koniecznym warunkiem ich istnienia nie jest już zgodność z nim. Oczywiście rola i zna-

czenie Grocjusza były i są oceniane w sposób bardzo różny. Między innymi pojawia się pyta-

nie, czy uprawnienia naturalne miały zastąpić prawo naturalne czy też są to po prostu dwa 

współegzystujące z sobą porządki. Jednakże raczej powszechny jest pogląd, że od Grocjusza 

możemy mówić o sekularyzacji omawianej koncepcji. Wydaje się, że właśnie to, co R. Tuck 

                                                      
14

 B. Tierney, op. cit., s. 316. 
15

 M. Jaskólski, Organizm a mechanizm. Zmienność pojęcia natury i jej praw, [w:] 13 różnych esejów, Warsza-

wa 2013, s. 150. 
16

 H. Grotius, Commentary on the Law of Prize and Booty, transl. G.L. Williams, vol. 1, Oxford–London 1950, 

s. 19. 
17

 Ibidem, s. 33. 
18

 K. Haakonssen, Hugo Grotius and the History of Political Though, “Political Theory” 1985, vol. 13(2), s. 240. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:20:14

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

nazywa uwypukleniem „nieteistycznego” charakteru
19

, pozwoliło wykształcić się nowożyt-

nym koncepcjom uprawnień naturalnych. W doktrynie Grocjusza, zakorzenionej w tradycji 

scholastycznej, ius przestaje być związane z prawem naturalnym, staje się czymś, co jednost-

ka ma – dochodzi więc do „subiektywizacji” uprawnienia, istotą tego procesu jest postawienie 

podmiotu w centrum teorii uprawnień. W takim ujęciu ius staje się władzą czy też moralną 

kwalifikacją jednostki. 

Pisząc o owym „nieteistycznym” charakterze, wskazuje się z reguły na tzw. bezbożną 

hipotezę, zgodnie z którą „prawo naturalne jest do tego stopnia niezmienne, że sam Bóg nie 

może go zmienić. Jakkolwiek bowiem potęga boska jest nieograniczona, można jednak wyra-

zić słowami pewne rzeczy, na które nie rozciąga się ona, ponieważ są to słowa, które pozosta-

ją tylko słowami, nie mają zaś sensownego odpowiednika w rzeczywistości. Tak więc nawet 

Bóg nie może sprawić, by dwa razy dwa nie było cztery, ani też, by to co w sobie jest złe, nie 

było takim”
20

. 

Hipoteza, zgodnie z którą prawo naturalne obowiązuje nawet wtedy, gdy założymy, 

że „Bóg nie istnieje lub że nie troszczy się o sprawy ludzkie, była źródłem kontrowersji  

nawet wśród myślicieli pozytywnie nastawionych do dorobku Grocjusza, takich jak Pufen-

dorf. Materia ta została przez myśliciela rozjaśniona w skierowanym do brata liście, w któ-

rym Grocjusz pisze, iż Bóg mógł nie stworzyć człowieka – był w tej materii całkowicie 

wolny. Jednakże z chwilą podjęcia decyzji o stworzeniu, Bóg z konieczności musiał podjąć 

działania zgodne z naturą, a odrzucić te, które były z nią sprzeczne. Choć wiele z bożych 

nakazów i zakazów występuje nie dlatego, że były konieczne, lecz dlatego, że Bóg chciał je 

ustanowić, to jednak podejmując swobodną decyzję o stworzeniu człowieka, Bóg musiał 

zaakceptować, że pewne reguły są konieczne dla funkcjonowania człowieka – innymi sło-

wy, jest niemożliwym wyobrazić sobie racjonalną społeczną istotę, do której prawa natury 

nie mają zastosowania”
21

. 

Hipoteza postrzegana jest często jako – występujący już w dyskursie scholastycznym 

– topos, który Grocjusz mógł zaczerpnąć np. od Suáreza
22

; może być uznana za moment, od 

którego możemy już mówić o uprawnieniach naturalnych jako „naturalnej konieczności”, 

a więc o idei, która choć może nie ostatecznie, to przynajmniej w bardzo istotnym stopniu 

oderwana zostaje od swoich teologicznych źródeł. Jednakże taka teza wymaga dwóch za-

strzeżeń. Po pierwsze, stwierdzenie „od tego momentu” musi być postrzegane jako nadzwy-

czajne uproszczenie. Jak wspomniano wyżej, w rozwoju idei uprawnień naturalnych przed 

okresem rewolucji oświeceniowych, a także w rozwoju większości idei z reguły nie ma mo-

mentów, od których coś się rozpoczyna w sposób jednoznaczny. Z perspektywy czasu sto-

sunkowo łatwo jest podejmować próby postawienia cezury wyznaczającej niewspółmierność 

pojęć wykształconych przed i po niej. Jednakże w przypadku koncepcji uprawnień natural-

nych uznanie wyżej określonego momentu za przełom ma jedynie charakter symboliczny 

i wynika przede wszystkim z tego, iż można przyjąć, że każdy myśliciel, który w XVII w. 

podejmował problematykę uprawnień naturalnych, musiał się zmierzyć ze spuścizną Grocju-

                                                      
19

 R. Tuck, op. cit., s. 76. 
20

 H. Grocjusz, Trzy księgi o prawie wojny i pokoju, przeł. i wstęp. R. Bierzanek, Warszawa 1957, s. 93. 
21

 R. Tuck, op. cit., s. 76. 
22

 B. Tierney, op. cit., s. 319–320. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:20:14

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

sza (co wymuszał również fakt, iż system Holendra zawierał wiele nieścisłości). Po drugie, 

musimy pamiętać, że ocena dorobku określonego myśliciela wymaga zwrócenia uwagi na 

role, w których występował. Jak pisze M.B. Crowe, Grocjusz-teolog nie miał żadnych inten-

cji, by oderwać prawo naturalne od teologii
23

. Podobnie w tej materii wypowiada się  

F. Copleston, pisząc, iż „może być prawdą stwierdzenie, że będąc historycznym faktem, trak-

towanie przez Grocjusza idei prawa naturalnego przyczyniło się do »naturalizacji« tej idei 

w tej mierze, w jakiej traktował prawo nie jako teolog, lecz jako prawnik i filozof prawa. Błę-

dem jest jednak sugerowanie, że Grocjusz dokonał radykalnego zerwania ze stanowiskiem, 

powiedzmy, Tomasza z Akwinu – […] »nowożytność« Grocjusza, jego staranne i systema-

tyczne traktowanie prawa z punktu widzenia świeckiego prawnika i filozofa, jest tym, co 

sprawia wrażenie, że dokonał większego rozbratu z przeszłością, niż faktycznie to uczynił”
24

. 

 

PODSUMOWANIE 

 

Nawet jeśli „rozbrat z przeszłością” u Grocjusza nie był, jak chce F. Copleston, tak 

wielki, jak na pozór wydawać się może, to nie ma wątpliwości, że dzięki niemu mógł on na-

stąpić całkowicie w niedalekiej przyszłości. Wiek później programem i filozoficzną deklara-

cją Hobbesa
25

 staną się słowa: „UPRAWNIENIEM PRZYRODZONYM, które pisarze nazywają za-

zwyczaj ius naturale, jest wolność, jaką ma każdy człowiek, używania swej własnej mocy 

wedle swej własnej woli dla zachowania własnej istoty, to znaczy własnego życia; i co za tym 

idzie, wolność czynienia wszystkiego, co w swoim własnym sądzie i rozumieniu będzie on 

uważał za najstosowniejszy środek do tego zachowania”
26

. 

Uprawnienia naturalne będą u Hobbesa (przynajmniej w stanie natury) absolutne, tzn. 

ograniczone jedynie zdolnością ich egzekwowania
27

. Zostaną przeciwstawione prawu natury, 

które postrzegane będzie jako organicznie naturalnej wolności jednostki. Hobbes uzna wol-

ność za istotę uprawnienia, podczas gdy prawo jawi się jako jego całkowite przeciwieństwo
28

. 

Wolność stanie się jądrem uprawnień naturalnych, a w praktycznie wszystkich nowożytnych 

koncepcjach wyjście ze stanu natury wymagać będzie stworzenia instytucji, które naturalne 

uprawnienia zabezpieczą. W takim to ujęciu uprawnienia naturalne znajdują swe źródło 

w szeroko rozumianej naturalnej konieczności, a organizacje społeczne ufundowane zostają 

na naturalnej konstrukcji jednostki, której istotą są naturalne uprawnienia. W takich koncep-

cjach uprawnienia będą prawdziwie subiektywne. Takie ujęcie problemu pozwala uznać 

słuszność postawionej na początku pracy tezy, iż rozwój idei uprawnień naturalnych możliwy 

był dzięki koncepcjom, które zaczęły być głoszone w okresie późnego średniowiecza. Myśli-

ciele tego okresu nie tylko wypracowali nowy język, nadali nowe definicje starym pojęciom, 

                                                      
23

 M.B. Crowe, The “Impious Hypothesis”: A Paradox in Hugo Grotius?, „Tijdschrift voor Filosofie“ 1976, Nr. 3. 
24

 F. Copleston, Historia filozofii, t. 3: Od Ockhama do Suáreza, przeł. H. Bednarek, S. Zalewski, Warszawa 

2001, s. 350–351. 
25

 S. Goyard-Fabre, Metamorphosis of the Idea of Right in Thomas Hobbe’s Philosophy, [w:] Hobbes’s ‘Science 

of Natural Justice’, eds. C. Walton, P.J. Johnson, Dordrecht–Boston–Lancaster 1987, s. 153 i n. 
26

 T. Hobbes, Lewiatan, czyli materia, forma i władza państwa kościelnego i świeckiego, przeł. C. Zna-

mierowski, Warszawa 2009, I, XIV, I, s. 210–211. 
27

 I. Shapiro, The Evolution of Rights in Liberal Theory, New York 1986, s. 43. 
28

 T. Hobbes, op. cit., XIV, 3, s. 211. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:20:14

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

ale przede wszystkim stworzyli podstawy do rozwoju koncepcji, która nie stała się jedynie 

prostym rozwinięciem doktryny prawa natury. 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

LITERATURA 

Copleston F., Historia filozofii, t. 3: Od Ockhama do Suáreza, przeł. H. Bednarek, S. Zalewski, Warszawa 2001. 

Crowe M.B., The “Impious Hypothesis”: A Paradox in Hugo Grotius?, „Tijdschrift voor Filosofie“ 1976, Nr. 3. 

Dennet D., Odczarowanie. Religia jako zjawisko naturalne, przeł. i wstęp B. Stanosz, Warszawa 2008. 

Dubel L., Koncepcja władzy prawodawczej Marsyliusza z Padwy, [w:] Konstytucyjny ustrój państwa. Księga 

jubileuszowa Profesora Wieslawa Skrzydły, red. T. Bojarski, E. Gdulewicz, J. Szreniawski, Lublin 

2000. 

Freeman M., Prawa człowieka, przeł. M. Fronia, Warszawa 2007. 

Goyard-Fabre S., Metamorphosis of the Idea of Right in Thomas Hobbe’s Philosophy, [w:] Hobbes’s ‘Science of 

Natural Justice’, eds. C. Walton, P.J. Johnson, Dordrecht–Boston–Lancaster 1987. 

Grocjusz H., Trzy księgi o prawie wojny i pokoju, przeł. i wstęp. R. Bierzanek, Warszawa 1957. 

Grotius H., Commentary on the Law of Prize and Booty, transl. G.L. Williams, vol. 1, Oxford–London 1950. 

Haakonssen K., Hugo Grotius and the History of Political Though, “Political Theory” 1985, vol. 13(2). 

Hobbes T., Lewiatan, czyli materia, forma i władza państwa kościelnego i świeckiego, przeł. C. Znamierowski, 

Warszawa 2009. 

Jaskólski M., Organizm a mechanizm. Zmienność pojęcia natury i jej praw, [w:] 13 różnych esejów, Warszawa 

2013. 

Lisska A.J., Aquinas’s Theory of Natural Law: An Analytic Reconstruction, New York 2002. 

Mäkinen V., The Franciscan Background of Early Modern Rights Discussion: Rights of Property and Subsist-

ence, [w:] Moral Philosophy on the Threshold of Modernity, eds. J. Kraye, R. Saarinen, Dordrecht 

2005. 

Merkwa M., U źródeł idei praw człowieka. Kształtowanie prawnych i filozoficznych podstaw koncepcji praw 

człowieka, Lublin 2018. 

Ockham W., A Letter to the Friars Minor and Others Writings, eds. A.S. McGrade, J. Kilcullen, Cambridge 

2001. 

Quillet J., Community, counsel and representation, [w:] The Cambridge History of Medieval Political Thought 

c. 350 – c. 1450, ed. J.H. Burns, New York 2008. 

Shapiro I., The Evolution of Rights in Liberal Theory, New York 1986. 

Tierney B., The Idea of Natural Rights: Studies on Natural Rights, Natural Law, and Church Law 1150–1625, 

Cambridge 2001. 

Tuck R., Natural Rights Theories: Their Origin and Development, Cambridge–New York–Oakleigh 2002. 

 

NETOGRAFIA 

Finnis J., Aquinas’ Moral, Political, and Legal Philosophy, [w:] The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 

https://plato.stanford.edu/entries/aquinas-moral-political [dostęp: 30.12.2020]. 

Van Duffel S., Robinson J., Ockham’ Theory of Natural Rights, 

http://individual.utoronto.ca/jwrobinson/articles/vanduffel-robinson_ockhams-theory-of-natural-

rights.pdf [dostęp: 10.09.2021]. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:20:14

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

