
130 131

Ewelina Janas

NATIONALSOZIALIZMUS UND RELIGION  
– RECHTLICHE POSITION VON EVANGELISCHEN 

UND KATOLISCHEN KIRCHEN  
IN NAZI-DEUTSCHLAND 

In der Zwischenkriegszeit in Europa wurden die Regierungen in vielen Eu-
ropäischen Ländern diktatorisch. Unter den Gründen für solche Transforma-
tionen befindet sich sicherlich die Tatsache, dass die Mittelklasse, insbesondere 
– die Unternehmer, keinen weiteren Sinn in der parlamentarischer Demokratie 
und politischer Freiheit sahen. Die Verarmung der Ländern, die durch die Verlu-
sten an den Fronten des Ersten Weltkrieges verursacht wurde, führte Menschen 
zur Annahme von extremen Einstellungen. Die revolutionäre Arbeiterbewe-
gung, die durch Extraktion aus sozialdemokratischer Bewegung die Grundla-
ge für die Schaffung der ersten kommunistischen Partei wurde, wuchs in der 
Stärke. Die Weise um die finanzielle  Schwierigkeiten zu überwinden fand man 
nicht in höheren Steuern aber in der Verkleinerung von sozialen Leistungen. 
Die Unternehmer bevorzugten keine politische Freiheit von großen finanziellen 
Belastungen. Verarmte Gesellschaften wählten diese Lösungen, die stabil schie-
nen und diese, die Wohlstand garantierten. Totalitäre Systemen hatten Metho-
den um auf diese Weise auszusehen. Durch die Ausgaben für Rüstungen und 
öffentliche Arbeiten schuf man in diesen Sektoren neue Arbeitsplätzen. Es gab 
sogar  ein Sprichwort, dass die Rüstungen die beste Weise sind, um die Arbeits-
losigkeit zu hemmen. Solche öffentliche Meinung führte dazu, dass an der Spitze 
von Deutschland sich ein Mann, der zum großen Teil über das Schicksal des 
alten Kontinents entschied und dessen Verbindung mit der Kirche eigenartig 
war, befand. 

In den Jahren 1919-1933 veränderten sich in Deutschland zwanzig Regie-
rungen. Diese chronische Destabilisierung führte zur ernsthaften Verkleinerung 
des Respekts für den Parlament und die Abgeordneten. Man argumentierte, 
dass die Abgeordneten „Müßiggänger, die auf dem Weg zum Reichstag Berliner 
Restaurants besuchten und patriotische Lieder auf betrunkene Weise sangen“, 

waren1. Weil die Menschen auf solche Weise Politik verstanden, hatten Bewe-
gungen, die sich nicht als „Partei“ nannten und die eine einfache Möglichkeit 
für soziale und nationale Befreiung versprachen, die beste Gelegenheit um die 
Macht zu ergreifen. Derartige Parolen waren charakteristisch für die Nazi-Bewe-
gung. Besonders wichtig, sowohl für die Propaganda als auch für die politische 
Zielen, waren die Formen der direkten Demokratie wie Volksabstimmungen 
und Volksbefragungen. Dank ihnen erhielt die Gesellschaft ein falsches Gefühl 
der Kontrolle über die staatliche Politik2.

Während auf den industrialisierten Gebieten die sozialdemokratische Par-
tei SPD die größte Unterstützung gewann, blieb auf die ländlichen Gebieten 
Partei Zentrum, die eine Hauptstütze des Katholizismus war, noch streng. Die 
Antworten der Katholiken für Nationalsozialismus waren unterschiedlich. Im 
Prinzip gab die Kirchenhierarchie den Gläubigen Anweisungen, wie sie abstim-
men sollen. Das war nicht akzeptabel für neo-heidnisch und antiklerikal Nazis. 
Römisch-katholische Priester verurteilten oft Nationalsozialismus und die Nazis 
konnten von ihnen keine Unterstützung wie diese, die sie manchmal von den 
Protestanten bekamen, kriegen. Es wäre aber falsch um damalige Katholiken so 
positiv zu präsentieren. Vor allem waren sie sehr oft nicht ausgebildet und kamen 
aus armen Gebieten, wo sie in einer Aversion gegen Juden (die mit antiklerikalen 
Liberalen und atheistischen Marxisten assoziiert wurden) erzogen wurden. 

Evangelische Geistlichkeit gab bekannt, dass sie politisch neutral ist. Po-
litische Sympathien und Überzeugungen der Gläubigen waren starker als ih-
ren Glaube. Trotzdem wurden die Pfarrern auf den ländlichen Gebieten zu der 
Rechte geneigt. Am Anfang waren sie nicht überzeugt über der Anschluss der 
Deutschen Christen zu der Nazipartei, aber wenn die reiche Gönner (ehemalige 
Gründer der evangelischen Gemeinden) und die Gemeindemitglieder begannen 
der Nationalsozialisten beizutreten, lehnten sie die Vorurteile ab. Das passierte 
vor allem darum, dass die Nazis selbst ihnen versicherten, dass „die Religion die 
Grundlage der Ethik und Moralität bildet“3. Erste Wochen und Monaten nach 
der Machtübernahme von Hitler schienen die Hoffnungen der evangelischen 
Geistlichen zu bestätigen. Maßbeteiligung der SA-Untereinheiten an Berliner 
Gottesdiensten und religiöse Ausstattung von dem Potsdamer Tag am 21. März 
1933 – mit der Predigt von Generalsuperintendent Otto Dieblius, hoch angese-
henem in der Gesellschaft der Polnischen Protestanten Autor der These, dass die 
Staatsgrenzen keine kirchliche Grenzen sind, wurden als die Verwirklichung von 
Hitlers Erklärung, dass der Nationalsozialismus auf der Grundlage des „positi-

1 M.Burleigh, Trzecia Rzesza: Nowa historia, Warszawa 2002 r., s. 83.
2 M. Klementowski, Powszechna historia ustroju, Warszawa 2012, s. 611.
3 S. Baranowski, The sacitity of Rural Life, „German History” 9/91, s. 21.

Studenckie Zeszyty Naukowe
Zeszyt 24          

ISSN 1506-8285

Pobrane z czasopisma Studenckie Zeszyty Naukowe http://szn.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:19:03

UM
CS



130 131

Ewelina Janas

NATIONALSOZIALIZMUS UND RELIGION  
– RECHTLICHE POSITION VON EVANGELISCHEN 

UND KATOLISCHEN KIRCHEN  
IN NAZI-DEUTSCHLAND 

In der Zwischenkriegszeit in Europa wurden die Regierungen in vielen Eu-
ropäischen Ländern diktatorisch. Unter den Gründen für solche Transforma-
tionen befindet sich sicherlich die Tatsache, dass die Mittelklasse, insbesondere 
– die Unternehmer, keinen weiteren Sinn in der parlamentarischer Demokratie 
und politischer Freiheit sahen. Die Verarmung der Ländern, die durch die Verlu-
sten an den Fronten des Ersten Weltkrieges verursacht wurde, führte Menschen 
zur Annahme von extremen Einstellungen. Die revolutionäre Arbeiterbewe-
gung, die durch Extraktion aus sozialdemokratischer Bewegung die Grundla-
ge für die Schaffung der ersten kommunistischen Partei wurde, wuchs in der 
Stärke. Die Weise um die finanzielle  Schwierigkeiten zu überwinden fand man 
nicht in höheren Steuern aber in der Verkleinerung von sozialen Leistungen. 
Die Unternehmer bevorzugten keine politische Freiheit von großen finanziellen 
Belastungen. Verarmte Gesellschaften wählten diese Lösungen, die stabil schie-
nen und diese, die Wohlstand garantierten. Totalitäre Systemen hatten Metho-
den um auf diese Weise auszusehen. Durch die Ausgaben für Rüstungen und 
öffentliche Arbeiten schuf man in diesen Sektoren neue Arbeitsplätzen. Es gab 
sogar  ein Sprichwort, dass die Rüstungen die beste Weise sind, um die Arbeits-
losigkeit zu hemmen. Solche öffentliche Meinung führte dazu, dass an der Spitze 
von Deutschland sich ein Mann, der zum großen Teil über das Schicksal des 
alten Kontinents entschied und dessen Verbindung mit der Kirche eigenartig 
war, befand. 

In den Jahren 1919-1933 veränderten sich in Deutschland zwanzig Regie-
rungen. Diese chronische Destabilisierung führte zur ernsthaften Verkleinerung 
des Respekts für den Parlament und die Abgeordneten. Man argumentierte, 
dass die Abgeordneten „Müßiggänger, die auf dem Weg zum Reichstag Berliner 
Restaurants besuchten und patriotische Lieder auf betrunkene Weise sangen“, 

waren1. Weil die Menschen auf solche Weise Politik verstanden, hatten Bewe-
gungen, die sich nicht als „Partei“ nannten und die eine einfache Möglichkeit 
für soziale und nationale Befreiung versprachen, die beste Gelegenheit um die 
Macht zu ergreifen. Derartige Parolen waren charakteristisch für die Nazi-Bewe-
gung. Besonders wichtig, sowohl für die Propaganda als auch für die politische 
Zielen, waren die Formen der direkten Demokratie wie Volksabstimmungen 
und Volksbefragungen. Dank ihnen erhielt die Gesellschaft ein falsches Gefühl 
der Kontrolle über die staatliche Politik2.

Während auf den industrialisierten Gebieten die sozialdemokratische Par-
tei SPD die größte Unterstützung gewann, blieb auf die ländlichen Gebieten 
Partei Zentrum, die eine Hauptstütze des Katholizismus war, noch streng. Die 
Antworten der Katholiken für Nationalsozialismus waren unterschiedlich. Im 
Prinzip gab die Kirchenhierarchie den Gläubigen Anweisungen, wie sie abstim-
men sollen. Das war nicht akzeptabel für neo-heidnisch und antiklerikal Nazis. 
Römisch-katholische Priester verurteilten oft Nationalsozialismus und die Nazis 
konnten von ihnen keine Unterstützung wie diese, die sie manchmal von den 
Protestanten bekamen, kriegen. Es wäre aber falsch um damalige Katholiken so 
positiv zu präsentieren. Vor allem waren sie sehr oft nicht ausgebildet und kamen 
aus armen Gebieten, wo sie in einer Aversion gegen Juden (die mit antiklerikalen 
Liberalen und atheistischen Marxisten assoziiert wurden) erzogen wurden. 

Evangelische Geistlichkeit gab bekannt, dass sie politisch neutral ist. Po-
litische Sympathien und Überzeugungen der Gläubigen waren starker als ih-
ren Glaube. Trotzdem wurden die Pfarrern auf den ländlichen Gebieten zu der 
Rechte geneigt. Am Anfang waren sie nicht überzeugt über der Anschluss der 
Deutschen Christen zu der Nazipartei, aber wenn die reiche Gönner (ehemalige 
Gründer der evangelischen Gemeinden) und die Gemeindemitglieder begannen 
der Nationalsozialisten beizutreten, lehnten sie die Vorurteile ab. Das passierte 
vor allem darum, dass die Nazis selbst ihnen versicherten, dass „die Religion die 
Grundlage der Ethik und Moralität bildet“3. Erste Wochen und Monaten nach 
der Machtübernahme von Hitler schienen die Hoffnungen der evangelischen 
Geistlichen zu bestätigen. Maßbeteiligung der SA-Untereinheiten an Berliner 
Gottesdiensten und religiöse Ausstattung von dem Potsdamer Tag am 21. März 
1933 – mit der Predigt von Generalsuperintendent Otto Dieblius, hoch angese-
henem in der Gesellschaft der Polnischen Protestanten Autor der These, dass die 
Staatsgrenzen keine kirchliche Grenzen sind, wurden als die Verwirklichung von 
Hitlers Erklärung, dass der Nationalsozialismus auf der Grundlage des „positi-

1 M.Burleigh, Trzecia Rzesza: Nowa historia, Warszawa 2002 r., s. 83.
2 M. Klementowski, Powszechna historia ustroju, Warszawa 2012, s. 611.
3 S. Baranowski, The sacitity of Rural Life, „German History” 9/91, s. 21.

Studenckie Zeszyty Naukowe
Zeszyt 24          

ISSN 1506-8285

Pobrane z czasopisma Studenckie Zeszyty Naukowe http://szn.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:19:03

UM
CS



132 133

ven Christentums“ steht, gesehen. Es bestand auch kein Zweifel daran dass, die 
Demokratie beschränkt wurde. Es war so darum, dass die erste Opfer von dieser 
Beschränkung aus Linksparteien und Partei Zentrum kamen. Die Liquidation 
der letzteren wurde im Juli durch Superintendent Rhode in einem großen Arti-
kel kommentiert. Er hat darauf hingewiesen, dass der politische Katholizismus 
ohnedies in der Lage zu zerfallen war und dass er noch einen starken Schlag, der 
durch keinen Berufspolitiker aber durch einen Staatsmann und Visionär konnte 
durchgeführt worden, erforderte. „Es scheint mir sicher, dass Gott den neuen 
Deutschen Führer mit solchem visionären Blick beschenkt hat“4. Pfarrer Richard 
Kimmel hat im Mai 1933 darauf hingewiesen, dass alle Durchbrüche in der Ge-
schichte von Deutschland immer mit einer religiösen Erneuerung verbunden 
waren. Hitlers Vorgehen führten zur Entstehung von sogenannten „Deutsche 
Christen“, die sich aus Luthertum abgeleitet haben. Sie verkündeten das Lob 
von Rassismus und Antisemitismus, lehnten das Alte Testament als „jüdisches 
Buch“ ab und erkannten Jesus als der Prototyp des „arischen Übermenschen“ ab. 
Die Bewegung wurde offiziell am 9.September 1932 durch den Berliner Pfarrer, 
Joachim Hossenfelder, gegründet. Ihre Mitglieder propagierten aktiv in den Jah-
ren 30. Faschismus und Antisemitismus in der Zusammenarbeit mit NSDAP. Sie 
haben ihre eigene religiöse Literatur und Gottesdiensten geschaffen. 

Gleichzeitig ernannte Hitler einen „Reichsbischof “, der die drei wich-
tigsten protestantischen Kirchen in Deutschland repräsentieren sollte.5 Diese 
Handlungen standen im Widerspruch zu der Geschichte und Tradition der Pro-
testanten. Bereits seit 1932 erschienen die erste Protesten der Pfarrern (Hans 
Asmussen), die sich gegen die Propaganda des Hasses und der Rache, gegen die 
Verfolgung der Juden und die Beschränkung der Religionsfreiheit setzten. Bald 
begann sich die Bewegung innerlich zu zerfallen – drin traten es Tendenzen auf, 
um eine überkonfessionelle, katholisch-evangelische Kirche für alle Deutschen, 
zu schaffen und um das Christentum zu verlassen und ans Heidentum zurück-
zukommen. Bereits im Jahre 1934 begannen alle andere religiöse Organisatio-
nen aus die Zusammenarbeit mit Deutschen Christen, die auch  massenweise 
ihre Anhänger verloren, zurückzuziehen. Die Bewegung teilte sich auf 32 rivali-
sierenden Fraktionen auf. Im Angesicht der Niederlage musste ihr Gründer und 
Führer, Hossenfelder, zurücktreten. 

Als Widerstand gegen die Deutsche Christen entstand die „Jungrefroma-
torische Bewegung“, die durch bekannte, evangelische Theologen, wie Bischof 
Hans Lilje, Bischof Wilhelm Stählin und Pfarrer Martin Niemöller und Diet-

4 A. Rhode, Weichung in der kathol(ischen) Kirche, „Evangelisches Kirchenblatt”, 1932/33, 
Jg 11, nr 11(August, 1933), s. 461.

5 J. Krasuski, Historia Rzeszy Niemieckiej 1871-1945, Poznań, 1971 r., s. 368 i n.

rich Bonhoeffer, geleitet wurde. Sie verwahrten sich gegen offiziellen Ausschluss 
aus den Kirchen von diesen Menschen, die jüdische Herkunft hatten, gegen das 
Werfen der Pfarrern in Gefängnissen und Konzentrationslager und gegen die 
Unterordnung der Religion von der Politik. Mit dieser Bewegung arbeitete kalvi-
nischer Theologe, Karl Barth, der in der Zusammenarbeit mit Pfarrer Bonhoef-
fer am 30. Mai 1934 die „Barmer Erklärung“ geschrieben hat.  In diesem Doku-
ment lehnte man die Unterordnung der Kirche von dem Staat ab, verneinte die 
Bindung des Christentums mit anderen Doktrinen und Religionen und sprach 
Hitler das Recht zu der Führung ab. Diese Urkunde wurde auch die doktrinäre 
Grundlage für neue, evangelische, anti-nazistische Bewegung unter der Leitung 
von Pfarrer Niemöller – die „Bekennende Kirche“. In September 1933 bildete 
Niemöller den „Pfarrernotbund“, der die Hilfe den Opfern vom faschistischen 
Staat leistete. Während der Synode in Wuppertal-Barmen am 23. und 24. Mai 
1934 wurde die Bekennende Kirche als Opposition gegen pro-nazistische, evan-
gelische Reichskirche ausgerufen. Diese Geistlichen, die von Hitler unterstützt 
wurden, wurden als Abgefallenen von der Glaube beschrieben. 

Die Bekennende Kirche kriegte große Unterstützung von der Gesellschaft 
aber die pro-nazistische Geistlichen erklärten sie als eine illegale und anti-staat-
liche Organisation. Mehr und mehr Menschen gingen aus Angst vor Schikanen 
und Repression aus die Kirche weg. 

Während der nächsten Synode in  Bad Oeynhausen in Februar 1936 teilte 
sich die Bekennende Kirche auf zwei Fraktionen – die Mehrheit stimmte zur Un-
terordnung der nazistischen Staat, die radikale Minderheit setzte ihre Handlungen 
in der Verschwörung fort und hatte keinen Einfluss auf die Politik der Staat mehr.

Das sogenannte „positive Christentum“ der Nazis war auch ein nicht konfes-
sionsgebundenes Christentum und tatsächlich – Kirchenlos.  Dies jedoch wollte 
weder Hitler noch jemand aus seiner Seite zugeben. Ein von den Symptomen der 
Scheinheiligkeit von den Nazis war die Vorstellung der Propagandazeitung „Auf 
gut Deutsch“ als das Zeugnis von „christlicher Haltung der Volksbewegung“6.

In Vatikan in den Jahren 30. betrachtete man mit Aufmerksamkeit die 
wachsende, revolutionäre Bewegungen. Im November 1930 befand sich in 
„L‘Osservatore Romano” ein Artikel, der über keine mögliche Vereinbarung von 
der Mitgliedschaft  in der NSDAP mit katholischem Gewissen sprach7. Um das 
Verhältnis zwischen der Kirche und Nationalsozialismus zu charakterisieren, 
muss man verschiedene Einstellungen, von enger Zusammenarbeit zur Ableh-
nung und Verfolgung analysieren. Im Allgemeinen war Hitler minder feindlich 

6 D.Eckart, Auf Gut deutsch, nr. 3, 1919, s. 50.
7 M.Hesemann, Religia Hitlera, Warszawa 2011 r., s. 407.

Pobrane z czasopisma Studenckie Zeszyty Naukowe http://szn.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:19:03

UM
CS



132 133

ven Christentums“ steht, gesehen. Es bestand auch kein Zweifel daran dass, die 
Demokratie beschränkt wurde. Es war so darum, dass die erste Opfer von dieser 
Beschränkung aus Linksparteien und Partei Zentrum kamen. Die Liquidation 
der letzteren wurde im Juli durch Superintendent Rhode in einem großen Arti-
kel kommentiert. Er hat darauf hingewiesen, dass der politische Katholizismus 
ohnedies in der Lage zu zerfallen war und dass er noch einen starken Schlag, der 
durch keinen Berufspolitiker aber durch einen Staatsmann und Visionär konnte 
durchgeführt worden, erforderte. „Es scheint mir sicher, dass Gott den neuen 
Deutschen Führer mit solchem visionären Blick beschenkt hat“4. Pfarrer Richard 
Kimmel hat im Mai 1933 darauf hingewiesen, dass alle Durchbrüche in der Ge-
schichte von Deutschland immer mit einer religiösen Erneuerung verbunden 
waren. Hitlers Vorgehen führten zur Entstehung von sogenannten „Deutsche 
Christen“, die sich aus Luthertum abgeleitet haben. Sie verkündeten das Lob 
von Rassismus und Antisemitismus, lehnten das Alte Testament als „jüdisches 
Buch“ ab und erkannten Jesus als der Prototyp des „arischen Übermenschen“ ab. 
Die Bewegung wurde offiziell am 9.September 1932 durch den Berliner Pfarrer, 
Joachim Hossenfelder, gegründet. Ihre Mitglieder propagierten aktiv in den Jah-
ren 30. Faschismus und Antisemitismus in der Zusammenarbeit mit NSDAP. Sie 
haben ihre eigene religiöse Literatur und Gottesdiensten geschaffen. 

Gleichzeitig ernannte Hitler einen „Reichsbischof “, der die drei wich-
tigsten protestantischen Kirchen in Deutschland repräsentieren sollte.5 Diese 
Handlungen standen im Widerspruch zu der Geschichte und Tradition der Pro-
testanten. Bereits seit 1932 erschienen die erste Protesten der Pfarrern (Hans 
Asmussen), die sich gegen die Propaganda des Hasses und der Rache, gegen die 
Verfolgung der Juden und die Beschränkung der Religionsfreiheit setzten. Bald 
begann sich die Bewegung innerlich zu zerfallen – drin traten es Tendenzen auf, 
um eine überkonfessionelle, katholisch-evangelische Kirche für alle Deutschen, 
zu schaffen und um das Christentum zu verlassen und ans Heidentum zurück-
zukommen. Bereits im Jahre 1934 begannen alle andere religiöse Organisatio-
nen aus die Zusammenarbeit mit Deutschen Christen, die auch  massenweise 
ihre Anhänger verloren, zurückzuziehen. Die Bewegung teilte sich auf 32 rivali-
sierenden Fraktionen auf. Im Angesicht der Niederlage musste ihr Gründer und 
Führer, Hossenfelder, zurücktreten. 

Als Widerstand gegen die Deutsche Christen entstand die „Jungrefroma-
torische Bewegung“, die durch bekannte, evangelische Theologen, wie Bischof 
Hans Lilje, Bischof Wilhelm Stählin und Pfarrer Martin Niemöller und Diet-

4 A. Rhode, Weichung in der kathol(ischen) Kirche, „Evangelisches Kirchenblatt”, 1932/33, 
Jg 11, nr 11(August, 1933), s. 461.

5 J. Krasuski, Historia Rzeszy Niemieckiej 1871-1945, Poznań, 1971 r., s. 368 i n.

rich Bonhoeffer, geleitet wurde. Sie verwahrten sich gegen offiziellen Ausschluss 
aus den Kirchen von diesen Menschen, die jüdische Herkunft hatten, gegen das 
Werfen der Pfarrern in Gefängnissen und Konzentrationslager und gegen die 
Unterordnung der Religion von der Politik. Mit dieser Bewegung arbeitete kalvi-
nischer Theologe, Karl Barth, der in der Zusammenarbeit mit Pfarrer Bonhoef-
fer am 30. Mai 1934 die „Barmer Erklärung“ geschrieben hat.  In diesem Doku-
ment lehnte man die Unterordnung der Kirche von dem Staat ab, verneinte die 
Bindung des Christentums mit anderen Doktrinen und Religionen und sprach 
Hitler das Recht zu der Führung ab. Diese Urkunde wurde auch die doktrinäre 
Grundlage für neue, evangelische, anti-nazistische Bewegung unter der Leitung 
von Pfarrer Niemöller – die „Bekennende Kirche“. In September 1933 bildete 
Niemöller den „Pfarrernotbund“, der die Hilfe den Opfern vom faschistischen 
Staat leistete. Während der Synode in Wuppertal-Barmen am 23. und 24. Mai 
1934 wurde die Bekennende Kirche als Opposition gegen pro-nazistische, evan-
gelische Reichskirche ausgerufen. Diese Geistlichen, die von Hitler unterstützt 
wurden, wurden als Abgefallenen von der Glaube beschrieben. 

Die Bekennende Kirche kriegte große Unterstützung von der Gesellschaft 
aber die pro-nazistische Geistlichen erklärten sie als eine illegale und anti-staat-
liche Organisation. Mehr und mehr Menschen gingen aus Angst vor Schikanen 
und Repression aus die Kirche weg. 

Während der nächsten Synode in  Bad Oeynhausen in Februar 1936 teilte 
sich die Bekennende Kirche auf zwei Fraktionen – die Mehrheit stimmte zur Un-
terordnung der nazistischen Staat, die radikale Minderheit setzte ihre Handlungen 
in der Verschwörung fort und hatte keinen Einfluss auf die Politik der Staat mehr.

Das sogenannte „positive Christentum“ der Nazis war auch ein nicht konfes-
sionsgebundenes Christentum und tatsächlich – Kirchenlos.  Dies jedoch wollte 
weder Hitler noch jemand aus seiner Seite zugeben. Ein von den Symptomen der 
Scheinheiligkeit von den Nazis war die Vorstellung der Propagandazeitung „Auf 
gut Deutsch“ als das Zeugnis von „christlicher Haltung der Volksbewegung“6.

In Vatikan in den Jahren 30. betrachtete man mit Aufmerksamkeit die 
wachsende, revolutionäre Bewegungen. Im November 1930 befand sich in 
„L‘Osservatore Romano” ein Artikel, der über keine mögliche Vereinbarung von 
der Mitgliedschaft  in der NSDAP mit katholischem Gewissen sprach7. Um das 
Verhältnis zwischen der Kirche und Nationalsozialismus zu charakterisieren, 
muss man verschiedene Einstellungen, von enger Zusammenarbeit zur Ableh-
nung und Verfolgung analysieren. Im Allgemeinen war Hitler minder feindlich 

6 D.Eckart, Auf Gut deutsch, nr. 3, 1919, s. 50.
7 M.Hesemann, Religia Hitlera, Warszawa 2011 r., s. 407.

Pobrane z czasopisma Studenckie Zeszyty Naukowe http://szn.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:19:03

UM
CS



134 135

gegen die Kirche als Mussolini. Obwohl er kein praktizierender Katholik war, äu-
ßerte er oft seine Zustimmung für etwas, was er „positive Christentum“ nannte.  
Außerdem war die Unterzeichnung des Konkordats im Juli 1933 seine erste, gro-
ße Initiative auf dem Gebiet von der internationalen Politik. Die Form von dem 
Konkordat unterschied sich signifikant von anderen, derartigen Vereinbarungen 
und beschränkte deutlich die Position von der Kirche in dem Dritten Reich. Der 
Konkordat hemmte intensive bis dieser Zeit Tätigkeit von katholischen Organi-
sationen und verbot den sogenannten „politischen Katholizismus“ – solcher Art 
von Katholizismus, der mit der Hilfe von geäußerten Meinungen politische Wah-
len der Anhängern beeinflusste8. Es gab auch Angriffen, die extrem brutal waren, 
auf Geistlichen und das Christentum im allgemeinen.. Mit der Laufe der Zeit mus-
ste es einen Widerstand von der religiösen Teil der Gesellschaft ausrufen. 

Die Position der Kirche, die zunehmend bedroht wurde, und kühne Taten 
der Nazis blieben in Vatikan nicht unbemerkt. Am 14. März 1937, erließ Papst 
Pius XI die Enzyklika „Mit brennender Sorge“, die die Situation von der Kirche 
im Dritten Reich  betraf und theologische Aspekten der Politik von Deutschland 
kritisierte. Sie wird manchmal als „Nationalsozialismusanprangernd“ beschrie-
ben, obwohl in dem ganzen Text das Wort „Nationalsozialismus“nicht zu fin-
den ist. Ihr Hauptautor war Kardinal Michael von Faulhaber. Er arbeitete, unter 
anderen, mit  Bischof von Münster, Clemens August von Galen, der einer der 
Spitzenvertretern der katholischen Kirche, die sich gegen die Nazis äußerte, war.  
Die Enzyklika beginnt mit einem Protest gegen die Verletzung des Konkordats. 
Mit einer Reihe von Thesen distanziert sich Pius XI von den Nationalsozialis-
mus und verurteilt seine heidnische Tendenzen aber nicht einmal nennt er ihn 
als eine Häresie. Er ruft die Katholiken auf um die Nazi-Doktrin zu widerstehen 
aber trotz des klaren Hinweis auf die Gültigkeit der Gottes Gebote bezieht er 
sich auf die Idee von der Gleichheit der Menschheit nicht. Mit dieser Enzyklika 
verurteilt Vatikan nicht deutlich das Verhalten der Nazis9.

Die Ideologie des NS-Staates konnte mit der Religion nicht interagieren. 
Die Zweite Weltkrieg brachte mit sich auch Repressionen auf den durch die 
Deutschen besetzten Gebieten. „Zwei wurden in den Rang der Hilfspredigern 
degradiert und in dem Dienst festgehalten, weil  keine Deutsche Priester erreich-
bar waren. Jedoch waren sie nicht gleich mit Deutschen Pastoren. Sie mussten 
Hitler nicht schwören wie die Kleriker in dem Protektorat, die, um die Position 
zu halten, Eid auf Hitler vorlegen mussten. Das war nicht nur die einzige Mög-
lichkeit um das Leben zu retten aber auch um die Position, die die Hilfe ihrer 

8 Ibidem, s. 415.
9 P. Godman, Hitler i Watykan, Bielsko-Biała 2009 r., s. 195.

eigenen Leuten ermöglicht, zu sparen“10. Aus diesen Bericht geht es deutlich her-
vor, das evangelische Priester um einen Eid auf Hitler zu schwören, gezwungen 
wurden. Nicht selten waren auch Zufallen der Verfolgung von den katholischen 
Priestern und ihrer Deportation in die Konzentrationslager.  Gestapo beobach-
tete gewissenhaft jedes Symptom des religiösen Lebens und jedes Zeichen von 
Aufsässigkeit auf diesem Gebiet erachtete sie als ein Vergehen gegen das Dritte 
Reich. Einen Ausdruck dieser Wachsamkeit war unter anderem der Bericht des 
Gestapoführers vom 20. Februar 1941 wo schreibt er: „fast überall, wo katholi-
sche Priester um religiöse Aktivitäten durchzuführen ermächtigt wurden, ver-
stärkt sich die Einstellung der polnischen Bevölkerung, was zweifellos zu den 
geheimen Aktivitäten von Priestern zugeschrieben werden soll.“ Das Ergebnis 
von diesen alarmierenden Aktionen war weitere, noch brutalere Beschränkung 
von den religiösen Praktiken, weitere Inhaftierung von Polnischen Priestern, 
Vertreibung und Schließung von den Kirchen.  Im Mai 1941 wurde ein Dekret, 
das den Polnischen Geistlichen den Deutschen das Gottesdiensteingeben (und 
umgekehrt) verboten hatte, erlassen.

Die Reichspolitik, die zuerst kirchenfreundlich war, artete sich auf eine 
feindliche Weise aus. Ursprünglich betonte Hitler deutlich die Staatsgarantien 
für alle christliche Religionsgemeinschaften, aber es scheint klar, dass niemand 
durch diese Zusicherungen überzeugt wurde – sehr bekannt war ein Beispiel aus 
Italien wo sich ein ähnliches Regime mit der Organisation „Popolari“ und ih-
rem Anführer, Pfarrer Sturzo11, sehr brutal umgegangen hatte. Brutale Angriffe 
verstärkten sich mit jedem weiteren Jahr des Krieges. Die Lage von Kirchen und 
Religionsgemeinschaften hat sich erst nach dem endgültigen Zusammenbruch 
des Dritten Reiches im Jahre 1945 verbessert.

NAZIZM A RELIGIA – POZYCJA PRAWNA  
KOŚCIOŁA PROTESTANCKIEGO I KATOLICKIEGO  

W TRZECIEJ RZESZY

Celem pracy jest przedstawienie zmian, jakie zachodziły w pozycji prawnej 
kościołów protestanckiego i katolickiego w nazistowskich Niemczech, ich przy-
czyn oraz następstw. W szczególności analizie poddane zostały procesy zmie-
rzające do utworzenia organizacji takich, jak Deutsche Christen i kroki prawne 

10 Kalendarz ewangelicki na rok 1948, zredagował ks. Paweł Roman, nakładem grona 
pastorów w Č.Tešinĕ, drukiem Ludowej Drukarni Sembol i Ska, Fryštat.

11 F. Ryszka, Państwo stanu wyjątkowego: rzecz o systemie państwa i prawa Trzeciej Rze-
szy, Wrocław, 1985 r., s. 157.

Pobrane z czasopisma Studenckie Zeszyty Naukowe http://szn.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:19:03

UM
CS



134 135

gegen die Kirche als Mussolini. Obwohl er kein praktizierender Katholik war, äu-
ßerte er oft seine Zustimmung für etwas, was er „positive Christentum“ nannte.  
Außerdem war die Unterzeichnung des Konkordats im Juli 1933 seine erste, gro-
ße Initiative auf dem Gebiet von der internationalen Politik. Die Form von dem 
Konkordat unterschied sich signifikant von anderen, derartigen Vereinbarungen 
und beschränkte deutlich die Position von der Kirche in dem Dritten Reich. Der 
Konkordat hemmte intensive bis dieser Zeit Tätigkeit von katholischen Organi-
sationen und verbot den sogenannten „politischen Katholizismus“ – solcher Art 
von Katholizismus, der mit der Hilfe von geäußerten Meinungen politische Wah-
len der Anhängern beeinflusste8. Es gab auch Angriffen, die extrem brutal waren, 
auf Geistlichen und das Christentum im allgemeinen.. Mit der Laufe der Zeit mus-
ste es einen Widerstand von der religiösen Teil der Gesellschaft ausrufen. 

Die Position der Kirche, die zunehmend bedroht wurde, und kühne Taten 
der Nazis blieben in Vatikan nicht unbemerkt. Am 14. März 1937, erließ Papst 
Pius XI die Enzyklika „Mit brennender Sorge“, die die Situation von der Kirche 
im Dritten Reich  betraf und theologische Aspekten der Politik von Deutschland 
kritisierte. Sie wird manchmal als „Nationalsozialismusanprangernd“ beschrie-
ben, obwohl in dem ganzen Text das Wort „Nationalsozialismus“nicht zu fin-
den ist. Ihr Hauptautor war Kardinal Michael von Faulhaber. Er arbeitete, unter 
anderen, mit  Bischof von Münster, Clemens August von Galen, der einer der 
Spitzenvertretern der katholischen Kirche, die sich gegen die Nazis äußerte, war.  
Die Enzyklika beginnt mit einem Protest gegen die Verletzung des Konkordats. 
Mit einer Reihe von Thesen distanziert sich Pius XI von den Nationalsozialis-
mus und verurteilt seine heidnische Tendenzen aber nicht einmal nennt er ihn 
als eine Häresie. Er ruft die Katholiken auf um die Nazi-Doktrin zu widerstehen 
aber trotz des klaren Hinweis auf die Gültigkeit der Gottes Gebote bezieht er 
sich auf die Idee von der Gleichheit der Menschheit nicht. Mit dieser Enzyklika 
verurteilt Vatikan nicht deutlich das Verhalten der Nazis9.

Die Ideologie des NS-Staates konnte mit der Religion nicht interagieren. 
Die Zweite Weltkrieg brachte mit sich auch Repressionen auf den durch die 
Deutschen besetzten Gebieten. „Zwei wurden in den Rang der Hilfspredigern 
degradiert und in dem Dienst festgehalten, weil  keine Deutsche Priester erreich-
bar waren. Jedoch waren sie nicht gleich mit Deutschen Pastoren. Sie mussten 
Hitler nicht schwören wie die Kleriker in dem Protektorat, die, um die Position 
zu halten, Eid auf Hitler vorlegen mussten. Das war nicht nur die einzige Mög-
lichkeit um das Leben zu retten aber auch um die Position, die die Hilfe ihrer 

8 Ibidem, s. 415.
9 P. Godman, Hitler i Watykan, Bielsko-Biała 2009 r., s. 195.

eigenen Leuten ermöglicht, zu sparen“10. Aus diesen Bericht geht es deutlich her-
vor, das evangelische Priester um einen Eid auf Hitler zu schwören, gezwungen 
wurden. Nicht selten waren auch Zufallen der Verfolgung von den katholischen 
Priestern und ihrer Deportation in die Konzentrationslager.  Gestapo beobach-
tete gewissenhaft jedes Symptom des religiösen Lebens und jedes Zeichen von 
Aufsässigkeit auf diesem Gebiet erachtete sie als ein Vergehen gegen das Dritte 
Reich. Einen Ausdruck dieser Wachsamkeit war unter anderem der Bericht des 
Gestapoführers vom 20. Februar 1941 wo schreibt er: „fast überall, wo katholi-
sche Priester um religiöse Aktivitäten durchzuführen ermächtigt wurden, ver-
stärkt sich die Einstellung der polnischen Bevölkerung, was zweifellos zu den 
geheimen Aktivitäten von Priestern zugeschrieben werden soll.“ Das Ergebnis 
von diesen alarmierenden Aktionen war weitere, noch brutalere Beschränkung 
von den religiösen Praktiken, weitere Inhaftierung von Polnischen Priestern, 
Vertreibung und Schließung von den Kirchen.  Im Mai 1941 wurde ein Dekret, 
das den Polnischen Geistlichen den Deutschen das Gottesdiensteingeben (und 
umgekehrt) verboten hatte, erlassen.

Die Reichspolitik, die zuerst kirchenfreundlich war, artete sich auf eine 
feindliche Weise aus. Ursprünglich betonte Hitler deutlich die Staatsgarantien 
für alle christliche Religionsgemeinschaften, aber es scheint klar, dass niemand 
durch diese Zusicherungen überzeugt wurde – sehr bekannt war ein Beispiel aus 
Italien wo sich ein ähnliches Regime mit der Organisation „Popolari“ und ih-
rem Anführer, Pfarrer Sturzo11, sehr brutal umgegangen hatte. Brutale Angriffe 
verstärkten sich mit jedem weiteren Jahr des Krieges. Die Lage von Kirchen und 
Religionsgemeinschaften hat sich erst nach dem endgültigen Zusammenbruch 
des Dritten Reiches im Jahre 1945 verbessert.

NAZIZM A RELIGIA – POZYCJA PRAWNA  
KOŚCIOŁA PROTESTANCKIEGO I KATOLICKIEGO  

W TRZECIEJ RZESZY

Celem pracy jest przedstawienie zmian, jakie zachodziły w pozycji prawnej 
kościołów protestanckiego i katolickiego w nazistowskich Niemczech, ich przy-
czyn oraz następstw. W szczególności analizie poddane zostały procesy zmie-
rzające do utworzenia organizacji takich, jak Deutsche Christen i kroki prawne 

10 Kalendarz ewangelicki na rok 1948, zredagował ks. Paweł Roman, nakładem grona 
pastorów w Č.Tešinĕ, drukiem Ludowej Drukarni Sembol i Ska, Fryštat.

11 F. Ryszka, Państwo stanu wyjątkowego: rzecz o systemie państwa i prawa Trzeciej Rze-
szy, Wrocław, 1985 r., s. 157.

Pobrane z czasopisma Studenckie Zeszyty Naukowe http://szn.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:19:03

UM
CS



13� 137

podejmowane w celu objęcia nadzoru nad kościołami przez administrację rzą-
dową. Opisane zostały również praktyki Gestapo dotyczące zwalczania religijno-
ści na terenach okupowanych.  Poruszony został temat powstania religijnego ru-
chu oporu pod postacią organizacji Kościoła Wyznającego (Bekennende Kirche) 
oraz Pogotowia Pastorów (Pfarrernotbund). Przedstawione zostało stanowisko 
Watykanu wyrażone encykliką papieża Piusa XI „Mit brennender Sorge”. Całość 
rozważań prowadzi do syntezy wszelkich transformacji jakim zostały poddane 
kościoły katolicki i protestancki w latach 1933-1945. 

ZASADY RECENZOWANIA TEKSTÓW  
ZGŁOSZONYCH DO PUBLIKACJI

W „STUDENCKICH ZESZYTACH NAUKOWYCH”

1. Artykuły zgłoszone do druku w „Studenckich Zeszytach Naukowych” 
podlegają ocenie przez co najmniej dwóch niezależnych recenzentów.

3. Recenzentów ustala redaktor naczelny czasopisma w porozumieniu  
z redaktorami tematycznymi i członkami redakcji.

4. Recenzenci powoływani są spośród osób posiadających co najmniej sto-
pień doktora lub stopień doktora habilitowanego, zatrudnionych na Wydziale 
Prawa i Administracji Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej lub poza jednost-
ką organizacyjną, w zależności od afiliacji autora artykułu.

5. Osoba recenzenta pozostaje przez czas sporządzania recenzji anonimo-
wa dla autora ocenianego tekstu. Autor pozostaje anonimowy dla recenzenta.

6. Recenzja musi mieć formę pisemną i kończyć się jednoznacznym wnio-
skiem w przedmiocie dopuszczenia artykułu do publikacji lub jego odrzucenia.

7. Nazwiska recenzentów są podawane do wiadomości raz w roku na ła-
mach czasopisma i stronie internetowej redakcji.

Pobrane z czasopisma Studenckie Zeszyty Naukowe http://szn.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:19:03

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

