
DOI:10.17951/we.2023.9.1.161-173 | Wschód Europy • Восток Европы • East of Europe vol 9, 1 / 2023

Jerzy Garbiński
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie  
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0003-4410-4154 
e-mail: jerzy.garbinski@mail.umcs.pl

Роля літоўскага фактару ў фарміраваньні 
беларускага каталіцкага сьвятарства ў першай 
чвэрці ХХ стагодзьдзя

Каб вызначыць сутнасьць літоўскага фактару і яго ролі-уплыву на фарміра-
ваньне беларускага каталіцкага сьвятарства ў першай чвэрці ХХ стагодзь-
дзя, патрэбна адказаць на наступныя пытаньні:

• 	 па-першае, чаму менавіта літоўскі фактар стаў адным з  вызначальных 
у  працэсе фарміраваньня нацыянальна-сьведамага беларускага ката-
ліцкага сьвятарства дадзенага перыяду? 

• 	 па-другое, як выглядалі параметры літоўскага ўплыву – яго кірунак, ха-
рактар і маштаб?

• 	 па-трэцяе, да якіх эфектаў-вынікаў прысутнасьць гэтага фактару ў бела-
рускім хрысьціянскім руху прывяло?

Калі прааналізаваць стан дасьледваньня ролі літоўскага фактару ў  працэ-
се фарміраваньня беларускага каталіцкага сьвятарства ў першай чвэрці ХХ ст., 
трэба, нажаль, канстатаваць што гэтая тэма не дачакалася комплекснага дасьле-
даваньня – ні ў выглядзе навуковых артыкулаў, ні манаграфій. Гэты факт аднак 
не сьведчыць аб адсутнасці публікацый у беларускай, літоўскай, а таксама поль-
скай гістарыяграфій, якія б  у  той ці іншай ступені закраналі гэтую праблему. 
Большасьць зь іх аднак мае пераважна фрагментарны ці фактаграфічна-апісаль-
ны характар. 

У беларускай гістарыяграфіі дасьледуемая намі тэма звычайна разглядалася 
ў кантэксце беларускага хрысьціянскага руху першай чвэрці ХХ стагодзьдзя. Раз-
мова, у першую чаргу, ідзе пра публікацыі аднаго зь лідэраў Беларускай Хрысь-
ціянскай Дэмакратыі кс. Адама Станкевіча, прысьвечаныя гісторыі беларускага 
хрысьціянскага руху да пачатку Другой сусьветнай вайны і пытаньню ўвядзення 

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 12/01/2026 02:49:09

UM
CS



Jerzy Garbiński

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2023 / 9, 1

162

беларускай мовы ў Каталіцкім Касьцёле ў першай чвэрці ХХ стагодзьдзя1. Гэтыя 
працы, падрыхтаваныя на багатым фактаграфічным матэрыяле, не страцілі 
сваёй актуальнасьці да сёньняшняга дня. Поруч з манаграфіямі кс. А. Станкеві-
ча, заслугоўваюць на ўвагу публікацыі кс. Уладзіслава Талочкі, што былі надру-
каваныя ў міжваенны перыяд у часопісе «Przegląd Wileński», і ў якіх сярод іншага 
аналізавалася ідэалогія беларускага каталіцкага сьвятарства і варункі яго экзі-
стэнцыі на пачатку ХХ стагодзьдзя і ў Другой Рэчы Паспалітай2.

Тэма рэлігійнага жыцьця беларусаў у разглядаемы намі пэрыяд знайшла ад-
люстраваньне таксама ў працах прадстаўнікоў беларускай дыяспары на Захадзе, 
у прыватнасьці а. Л. Гарошкі3 і а. Аляксандра Надсона4.

 Сярод публікацый беларускіх гісторыкаў у Польшчы варта адзначыць дась-
ледаваньні Ю. Туронка5 і М. Мароз 6 .

У  польскай гістарыяграфіі заслугоўваюць на ўвагу працы кс. T. Гурскага 
MIC, прысвечаныя біскупу Юргісу Матулайцісу-Матулявічусу і  пытаньню бе-
ларусізацыі рэлігійнага жыцьця ў Віленскай дыяцэзіі ў часы яго біскупства7. Зь 
іншых польскіх публікацый варта адзначыць дасьледаваньні Я. Тамашэўскага8, 
кс. Я. Буковіча MIC9 і с. Г. Стшэлецкай10, прысьвечаныя дзейнасці беларускіх свя-
тароў-марыянаў у Друі і гісторыі Кангрэгацыі сясьцёр-эўхарыстак.

Асаблівую вартасьць пры разглядзе-аналізе ролі літоўскага фактару ў бела-
рускім хрысьціянскім руху першай чвэрці ХХ стагодзьдзя ў цэлым, і ў фарміра-
ваньні нацыянальна-сьведамага беларускага каталіцкага сьвятарства у прыват-
насьці, маюць матэрыялы з  архіву Кангрэгацыі сьвятароў-марыянаў у  Рыме. 
Яны дазваляюць больш глыбока зразумець пункт гледжання літоўскіх гіерархаў, 

1	 A. Stankiewicz, Rodnaja mowa u światyniach, Wilnia 1929; Id., Biełaruski chryśćijanski ruch, Wilnia 
1939.

2	 W. Tołłóczko, Z zagadnień katolickiego kleru białoruskiego, „Przegląd Wileński”, nr 1,Wilno 1925, 
s. 3; Zadania katolicyzmu na tak zwanych kresach, ,,Przegląd Wileński”, nr 1, Wilno 1922; Znaczenie 
rządów biskupa Matulewicza w Wilnie, nr 4, Wilno 1927.

3	 L. Horoszko, Pad znakam „ruskaje i polskaje wiery”, „Bożym Szlacham”, nr 62–65 Paryż 1954.
4	 A. Nadson, Druja i Hreka-Katalickaja Carkwa na Biełarusi,1924–1938, Londyn 2001; Id., Mahdalena 

Radziwił i Hreka-Katalickaja Carkwa, Londyn 2001.
5	 J. Turonek, Książka białoruska w II Rzeczypospolitej 1921–1939, Warszawa 2000; Id., Biełaruskija 

Maryjanie u Drui, „Spadczyna”, nr 5, Mińsk 1991, s, 51–55; Id., Miżwajennaja unija u Zachodniaj 
Biełarusi, „Spadczyna”, nr 5, Mińsk 1992, s. 73–78; 

6	 M. Moroz, „Krynica”. Ideologia i przywódcy białoruskiego katolicyzmu, Białystok 2001. 
7	 T. Górski, Stosunek biskupa Jerzego Matulewicza do spraw językowych w diecezji wileńskiej (1918–

1925), Rzym 1970.
8	 J. Tomaszewski, Białoruska Chrześcijańska Demokracja. Uwagi o kryteriach ocen, [w:] Studia polsko-

-litewsko-bialoruskie, pod. red. J. Tomaszewskiego, E. Smułkowej, H. Majeckiego, nr 31, Warszawa 
1988, s. 157–176.

9	 J. Bukowicz, Świadkowie wiary. Marianie prześladowani przez hitleryzm i komunizm, Warszawa 
2001.

10	 H. Strzelecka, Początki Zgromadzenia Sióstr Slużebnic Jezusa w Eucharystii (1923–1945), Warszawa 
1987.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 12/01/2026 02:49:09

UM
CS



Роля літоўскага фактару ў фарміраваньні беларускага каталіцкага сьвятарства…

East of Europe / Humanities and social studies 2023 / 9, 1

163

у прыватнасьці біскупаў Юргіса Матулайціса-Матулявічуса і Пятраса Бучыса, на 
рэлігійнае жыцьцё ў ІІ Рэчы Паспалітай, а таксама на спробы беларусізацыі ў Ка-
таліцкім Касцёле ў першай чвэрці ХХ стагодзьдзя і мэтазгоднасьць такіх крокаў. 
Гаворка ідзе перш за ўсё пра іх эпісталярныя калекцыі11 і карэспандэнцыю дзея-
чаў беларускага хрысьціянскага руху – кс. Ф. Абрантовіча12, кс. А. Цікоты13 і кс. 
У. Талочкі14 .

Час фарміраваньня нацыянальна-сьведамага беларускага сьвятарства, як, 
зрэшты, і  беларускага хрысьціянскага руху, у  адрозненьне ад падобнага пра-
цэсу ў  літоўцаў, прыпадае толькі на пачатак ХХ стагодзьдзя. На гэта склалася 
шмат прычын. У значнай ступені гэты працэс быў запаволены царскімі ўладамі 
пасьля студзеньскага паўстаньня 1863–1864 гадоў у перыяд абвастрэння расей-
ска-польскай ідэалагічнай барацьбы на беларуска-літоўскіх землях. Зьмены ад-
быліся ў выніку рэвалюцыі 1905–1907 гадоў у Расеі. У тым часе царскія ўлады 
знялі шэраг абмежаванняў, у прыватнасьці забарону на друк у беларускай мове. 
Гэта мела свае наступствы. 

Неўзабаве ў  Пецярбургу і  Вільні было зарганізавана некалькі выдавецкіх 
суполак, у  прыватнасьці першае беларускае выдавецтва пад назвай “Zahlanie 
sonce i u našе wakonce” і “Naša Chata”. З 1906 году ў Вільні пачалі выходзіць пер-
шыя перыядычныя выданні ў беларускай мове: спачатку тыднёвік “Наша доля”, 
а  пасьля яго закрыцьця – ліберальна-дэмакратычная «Наша Ніва». Пэрыёдык 
адыграў значную ролю ў гісторыі беларускага нацыянальна-вызваленчага руху 
і ў разьвіцьці адраджэнскай літаратуры. Менавіта ў перыяд “нашаніўства” сфар-
міравалася нацыянальна-сьведамая беларуская інтэлігенцыя, у тым ліку лідэры, 
дзеячы і ўдзельнікі беларускага хрысьціянскага руху.

 Ажыўленьне беларускай культурна-выдавецкай дзейнасьці ў  Пецярбургу 
і  Вільні пасьля рэвалюцыі 1905 году аказала істотны ўплыў на фарміравань-
не нацыянальнай сьвядомасьці беларускіх студэнтаў-клерыкаў і  сьвятароў. Не 
ў  апошнюю чаргу да гэтага спрычынілася прыхільнае стаўленьне да белару-
скай справы каталіцкага біскупа Стэфана Дзенісевіча. Як капітульны вікарый 
Магілёўскай архідыяцэзіі, ён рэкамендаваў сьвятарам выкарыстоўваць родную 
мову ў пастырскай працы і заахвочваў да перакладаў рэлігійнай літаратуры на 
беларускую мову15. Не менш важную ролю ў  фарміраваньні беларускай ката-
ліцкай інтэлігенцыі адыграў і асветніцкі гурток беларускай моладзі «Хатка», які 
дзейнічаў у Гародні. Яго ўзначаліў кс. прэфект Ф. Грынкевіч, адзін з пачынальні-

11	 Archiwum Generalne Marianów w Rzymie  (dalej: AGM (Rzym)), Dziennik bp J. Matulewicza z lat 
1918–1925, s. 76.

12	 AGM (Rzym), korespondencja ks. F. Abrantowicza.
13	 AGM (Rzym), korespondencja ks. A. Cikoty.
14	 AGM (Rzym), korespondencja ks. W. Tołłoczki.
15	 Zob. J. Garbinski, Biełaruskija relihijnyja dziejaczy XX stahodździa. Żyćciarysy, martyrałohija, uspa-

miny, Mińsk-Monachium 1999, s. 63–64.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 12/01/2026 02:49:09

UM
CS



Jerzy Garbiński

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2023 / 9, 1

164

каў беларускага хрысьціянскага руху16. Шэраг сяброў гэтага гуртка сталі пазьней 
выдатнымі дзеячамі і ўдзельнікамі нацыянальнага адраджэньня.

Лідэры беларускага нацыянальнага руху ў  пачатку ХХ стагоддзя разумелі, 
што ні Каталіцкі Касцёл, ні Праваслаўная Царква не могуць у поўнай меры па-
спрыяць пераадоленьню рэлігійнага расколу беларусаў зьвязанага, сярод іншага, 
з  культурна-цывілізацыйным суперніцтвам паміж Польшчай і  Расеяй. У  такіх 
варунках, як адзначаў беларускі філосаф і публіцыст Уладзімер Самойла, было 
вырашана абраць накірунак, найбольш спрыяльны для беларускай справы:

 “Ужо пачынальнікі нацыянальнага Адраджэньня, увогуле абыякавыя да кан-
фесійна-рэлігійных справаў, выступілі з думкай зьвярнуцца да мінуўшчыны, да 
гістарычнай царкоўнай вуніі, бачачы ў ёй нявыкарыстаныя дагэтуль магчымась-
ці для стварэння Беларускай Нацыянальнай Царквы. Надавалі ёй падвойную 
ролю. З аднаго боку, вунія павінна была сцэментаваць у адзін духоўны маналіт 
падзелены канфесійна народ. З другога боку, вунія павінна была стаць духоўнай 
заслонай, якая абараняла кансалідуючы беларускі нацыянальны арганізм ад дэ-
нацыяналізацыйных уплываў і расколаў абодвух духоўных імперыялізмаў: ра-
сейскага праваслаўя і польскага каталіцтва”17.

У інтарэсах беларускага нацыянальнага руху рабіліся спробы выкарыстаць 
“пацяпленьне” ў адносінах паміж Каталіцкім Касьцёлам і расійскім урадам. Гэта-
му садзейнічаў і царскі дэкрэт аб свабодзе веравызнаньня ад 17 красавіка 1905 
году. Па ініцыятыве аднаго з  пачынальнікаў беларускага нацыянальнага адра-
джэньня Івана Луцкевіча і мітрапаліта Андрэя Шаптыцкага ў 1904–1909 гадах 
рабіліся спробы аднавіць вунію на беларускіх этнічных землях. Яна павінна была 
стаць падмуркам для беларускага нацыянальнай царквы і пераадолець рэлігій-
ныя падзелы18. Напачатку, як успамінаў пазьней Антон Луцкевіч, існаваў праект 
парцэляцыі вялікіх зямельных абшараў у  Беларусі спецыяльна створаным для 
гэтага акцыянерным таварыствам19. Усю справу фінансаваў мітрапаліт А. Шап-
тыцкі. Меркавалася пасяліць на надзеленыя землі частку ўкраінскіх сялян-вуні-
ятаў, якія прапагандавалі б вунію сярод беларускага насельніцтва. У гэты праект 
былі ўжо ўкладзены значныя сродкі. Аднак да яго ажыцьцяўлення не дайшло, бо 
расійскія ўлады не далі згоды на дзейнасць акцыянернага таварыства. У 1906–
1909 гадах мітрапалітам А. Шаптыцкім і І. Луцкевічам была зроблена яшчэ адна 
спроба. Для гэтага планавалася набыць маёнтак у  мясцовасьці Дзядзілавічы 
Барысаўскага раёна. Там планавалася зарганізаваць вуніяцкую парафію, якая 
ў будучыні магла б ператварыцца ў цэнтр па аднаўленню вуніі на Беларусі20. Два 
беларускія сьвятары – У. Гарасімовіч і Я. Зэльба – ужо былі прызначаныя на свя-

16	 Ibidem, с. 59.
17	 Privatissimus [W. Samojło], Unia w przeszłości i przyszłości, „Przegląd Wileński”, nr 7–8, Wilno 

1929, s. 9.
18	 A. Łuckiewicz, Mitrapalit Szeptycki i biełaruski ruch, ,,Bohosłowija”, nr 4, Lwów 1926, s. 45–48.
19	 Ibidem.
20	 Ibidem.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 12/01/2026 02:49:09

UM
CS



Роля літоўскага фактару ў фарміраваньні беларускага каталіцкага сьвятарства…

East of Europe / Humanities and social studies 2023 / 9, 1

165

тарскую працу ва ўсходнім абрадзе. Аднак гэтыя намеры перакрэсьлілі расей-
скія ўлады. Яны спрычыніліся да арышту ў сакавіку 1911 году кс. У. Гарасімовіча, 
які быў абвінавачаны ў «польскім сепаратызме» і асуджаны на тры гады ссылкі 
ў Архангельск21. Зь яго пачалася мартыралёгія беларускага сьвятарства ў ХХ ста-
годзьдзі.

Варта адзначыць, што сваім уздымам беларускі хрысьціянскі рух быў абавя-
заны як унутраным, так і зьнешнім фактарам. Адным з важных стымулаў у ста-
наўленьні і  разьвіцьці беларускага хрысьціянскага руху, акрамя ініцыятываў 
мітрапаліта А. Шаптыцкага, была рэлігійная і  культурна-асьветніцкая дзейна-
сьць літоўскіх сьвятароў, іх адносіны да ўласнага народу і культуры, змаганьне 
за родную мову ў Каталіцкім Касьцёле. 

Ад пачатку ХХ стагодзьдзя, а пасьля і ў міжваенны перыяд літоўскае сьвятар-
ства актыўна падтрымлівала ўвядзеньне беларускай мовы ў  рэлігійнае жыццё 
ў беларускамоўных і змешаных каталіцкіх парафіях у Віленскай дыяцэзіі і ў Ма-
гілёўскай архідыяцэзіі. Пад іх уплывам многія беларускія студэнты-клерыкі 
і сьвятары ўсьвядомілі сваю нацыянальную прыналежнасьць.

Стаўленьне літоўскіх сьвятароў да беларускага нацыянальнага руху яскра-
ва дэманстравалі іх выказваньні ў  літоўскім пэрыядычным друку пачатку ХХ 
стагодзьдзя. Толькі ў  1907 годзе часопіс «Vilniaus Zinios» апублікаваў некалькі 
артыкулаў, прысвечаных беларускаму пытанню ў Каталіцкім Касцёле22. У адным 
з іх пад назвай «Baltgudziu atgijimas ir kunigai-lietuviai» («Адраджэнне беларусаў 
і літоўскія ксяндзы») кс. Думбрэ пісаў, між іншым:

«[...] Літоўскія сьвятары больш ад ўсіх могуць паспрыяць нацыянальнаму 
адраджэньню беларусаў, бо іх поўна ў Беларусі. Ведама, што зь літоўскіх сьвята-
роў палякі хацелі садраць дзьве скуры: астудзіць іх «літваманію» і выкарыстаць 
інструмэнтальна – для паланізацыі беларусаў. Зразумела, літоўскія ксяндзы ня 
могуць браць на сваё сумленьне такую ​​задачу, якая не адпавядае ані іх нацыя-
нальным пачуцьцям, ані іх пакліканьню, а менавіта захаваньню каталіцкай веры 
і маральнасьці сярод людзей.

Літоўскія ксяндзы, працуючы сярод беларусаў, мусяць лічыць галоўным 
у  сваёй працы не пашырэньне польскасьці, але ўнясеньне духу хрысьціянства 
ў  беларускі нацыянальны рух. На сваёй бацькаўшчыне ксяндзы паспяхова 
выконвалі гэтую працу. Дзякуючы іх «праклятай» літваманіі літоўцы-каталікі 
могуць чытаць не толькі «N.Gadyne», «Skardas», але і «Saltini» і нават «V. Zinios». 

Зь іншага боку, беларусы, здаецца, не могуць да сёньняшняга дня пахва-
ліцца ні каталіцкай пэрыёдыкай, ні каталіцкімі культурна-асьветніцкімі арга-
нізацыямі. «Наша доля» і «Наша ніва» вельмі падобныя на літоўскія «Skardas» 
і «Ukininka». Калі ў такім накірунку будуць дзейнічаць грамадзкія арганізацыі, 
такія, да прыкладу, як «Бел. Мас.», несумненна, што плынь радыкалізму возьме 

21	 Zob. J. Garbinski, Biełaruskija relihijnyja dziejaczy…, s. 48–49.
22	 Zob.: ,,Vilniaus Żinios”, nr 18, Wilno 1907, s. 1.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 12/01/2026 02:49:09

UM
CS



Jerzy Garbiński

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2023 / 9, 1

166

верх над нацыянальным рухам беларусаў. І  такі ход падзей тут адбудзецца 
хутчэй, чым у Летуве. Таму што тут больш цёмнага пралетарыяту.

Польскія сьвятары, здаецца, да сёньняшняга дня не бачаць новай небяспекі 
для каталіцкай веры ў Беларусі. Іх цешыць вялікая колькасць вуніятаў, якія сталі 
каталікамі. Літоўскія сьвятары павінны быць больш пільнымі, чым іх польскія 
калегі, і  адкрыта прызнаць свой дэмакратызм, падтрымоўваючы беларускую 
справу. Бо ў працілеглым выпадку зь літоўскімі ксяндзамі можа здарыцца тое са-
мае, што з нямецкімі ў Куршы: ксяндзы пайшлі ў адзін бок, а авечкі — у другі...»23.

Ксёндз Думбрэ падкрэсьліваў, што літоўскія сьвятары павінны пачаць сваю 
працу, паводле ўказаньняў папы Пія Х – з увядзеньня ў касьцёлы мовы мясцова-
га насельніцтва, якой яны карыстаюцца ў штодзённым жыцьці. Аўтар публіка-
цыі адзначаў таксама, што «у чыста беларускіх парафіях усё набажэнства павінна 
адбывацца на мове беларусаў, у змешаных парафіях – у залежнасці ад колькасці 
розных моваў. У зьмешаных школах выкарыстоўваць абедзве мовы: беларускую 
і літоўскую»24. 

Тлумачыў такі падыход да справы наступным: „Такім чынам, можна было 
б  пазбегнуць блытаніны і  спрэчак, якія ўзнікаюць па нацыянальнай глебе. На 
мой погляд, большасць спрэчак у касьцёлах вырашалася б станоўча, калі б у зьме-
шаных парафіях сьвятары абмяркоўвалі справы самі, паміж сабой, без чыёй-не-
будзь дапамогі, зьвяртаючы ўвагу ў першую чаргу на сапраўдныя патрэбы пара-
фіян. Сваім удзелам у літаратурным жыцьці беларусаў, а таксама ў дзейнасьці іх 
грамадска-асьветных арганізацый і ўва ўсёй культурнай працы літоўскія ксян-
дзы заслужылі б удзячнасць беларусаў, і яшчэ больш паспрыялі б збліжэньню 
гэтых двух некалі вялікіх у мінулым, а цяпер падняволеных народаў у іх бараць-
бе з агульнымі ворагамі […]”25.

Вышэй згаданая публікацыя кс. Думбрэ, акрэсьлівала такім чынам прасто-
ру і  параметры ўзаемадзеяньня літоўскага фактара зь беларускім нацыяналь-
на-адраджэнскім рухам, яго накірунак, характар і маштаб. Бадай галоўнае месца 
і ролю у гэтым фактары адводзілася нацыянальна-сьведамаму каталіцкаму сьвя-
тарству. Можа не ўва ўсім, але ў многім спадзяваньні-заклікі кс. Думбрэ знайшлі 
сваю практычную рэалізацыю.

Рэлігійна-нацыянальная дзейнасць літоўскага каталіцкага сьвятарства, 
спрыяючы літуанізацыі ў пастырскай дзейнасці, мела на пачатку ХХ стагодзь-
дзя вырашальны ўплыў на абуджэнне нацыянальнай сьвядомасьці беларускіх 
студэнтаў-клерыкаў і святароў. Шмат хто зь іх, у прыватнасьці кс.кс. Ф. Абран-
товіч, Г. Бэта, В. Гадлеўскі, Ф. Грынкевіч, А. Лісоўскі, Л. Хвецька, А. Цікота, сталі 
лідэрамі актыўнымі дзеячамі і  пашыральнікамі ідэі беларусізацыі Каталіцкага 

23	 Kung. Dumbre, ,,Baltgudżiu atgijimas ir kunigai-lietuviai”, ,,Vilniaus Żinios”, nr 25, Wilno 1907, 
s. 1.

24	 Ibidem.
25	 Ibidem.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 12/01/2026 02:49:09

UM
CS



Роля літоўскага фактару ў фарміраваньні беларускага каталіцкага сьвятарства…

East of Europe / Humanities and social studies 2023 / 9, 1

167

Касьцёла, разглядаючы яе як важны фактар ​​у працэсе станаўленьня і разьвіцьця 
беларускага нацыянальнага адраджэньня.

Гэткім чынам ідэя вызваленьня літоўскага каталіцызму з-пад польскіх 
уплываў была плённа загаспадаравана і перанесена на родную глебу беларускімі 
сьвятарамі і  студэнтамі-клерыкамі Духоўнай акадэміі ў Пецярбургу, а  таксама 
выхаванцамі Віленскай каталіцкай семінарыі. 

У  душпастырскай працы гэта было заініцыявана шэрагам сьвятароў, 
і  ў  прыватнасьці, кс. Г. Бэтам. Пасьля заканчэньня Літоўскай каталіцкай семі-
нарыі ў Сейнах ён працягваў навучаньне ў Духоўнай акадэміі ў Пецярбургу. Там 
у 1912 годзе разам з кс. А. Лісоўскі і беларускім культурным дзеячам Б. Эпіма-
хам-Шыпілам спрычыніўся да стварэньня беларускага асьветніцкага гуртка26. 
У  дзейнасьці суполкі ўдзельнічалі некалькі вядомых у  будучыні дзеячоў бела-
рускага хрысьціянска-дэмакратычнага руху, у прыватнасьці кс. кс. Л. Хвецька, 
А. Цікота, В. Гадлеўскі, А. Неманцэвіч, А. Станкевіч, В. Шутовіч, М. Пятроўскі.

Дарэчы, такі ж  культурна-адукацыйны гурток студэнтаў-клерыкаў, толькі 
крыху раней, а менавіта ў 1911 годзе, быў зарганізаваны ў Віленскай каталіцкай 
семінарыі27. Аднак ён меў больш складаныя ўмовы для свайго функцыянавання 
з-за моцных паланізацыйных тэндэнцый не толькі ў  семінарыі, але і  ўва ўсёй 
Віленскай дыяцэзіі28.

Важным момантам, які спрыяў фарміраваньню сьвядомага беларускага сьвя-
тарства і кансалідацыі беларусаў-католікаў, было стварэньне часопіса «Беларус», 
які выходзіў у 1913–1915 гадах у Вільні29. Гэта быў першы каталіцкі пэрыёдык 
у беларускай мове. У той час з рэдакцыяй супрацоўнічала некалькі адэптаў Ду-
хоўнай акадэміі ў Пецярбургу, у прыватнасьці А. Цікота, В. Гадлеўскі, П. Пякар-
скі, А.Станкевіч і група ксяндзоў-беларусаў з Віленскай дыяцэзіі, а менавіта кс.кс. 
Іл. Бобіч, М. Далецкі, Ул. Талочка. За некаторымі выключэннямі, гэты беларускі 
рэлігійны пэрыёдык быў станоўча ўспрыняты касьцельнымі ўладамі і мясцовым 
каталіцкім духавенствам.

І ў гэтым выпадку словы падтрымкі прыйшлі з літоўскага боку. Сваё бласла-
веньне даслаў тыднёвіку «Biełarus» адзін з тагачасных літоўскіх гіерархаў, жамой-
цкі біскуп Пранцішкус Карэвічус. Варта заўважыць, што на працягу ўсяго свайго 
біскупства ён быў вялікім сябрам і абаронцам беларускага сьвятарства і вернікаў. 
Біскуп П. Карэвічус маральна і матэрыяльна падтрымоўваў літоўскі і беларускі 
незалежніцкі і рэлігійны рух. Улетку 1914 году, знаходзячыся ў Ватыкане, ён зь-
вярнуў увагу кардынала Мэры дэль Валь, дзяржаўнага сакратара Апостальскай 
Сталіцы, на неабходнасць увядзеньня беларускай мовы ў набажэнствы ў сваёй 
дыяцэзіі. Бо, як падкрэсьліў, «каля 60 тысяч ягоных беларусаў, пропаведзі і да-

26	 J. Garbinski, Biełaruskija relihijnyja dziejaczy…, s. 500. 
27	 A. Stankiewicz, Rodnaja mowa…, s. 74–75.
28	 Ibidem.
29	 Энцыкляпэдыя гісторыі Беларусі (ЭГБ), т. 1, Мінск 1994,

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 12/01/2026 02:49:09

UM
CS



Jerzy Garbiński

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2023 / 9, 1

168

датковыя службы слухаюць толькі на польскай мове, а пераважная большасьць 
гэтай мовы не разумее»30 .

Прыязна паставіліся да часапісу «Biełarus» і польскія ксяндзы, у прыватнась-
ці кс. мансеньёр Я. Курчэўскі, кс. К. Міхалкевіч, біскуп-суфраган Віленскай дыя-
цэзіі кс. Л. Жэброўскі, кс. М. Руткоўскі. Зь вялікай прыхільнасьцю да пэрыёдыка 
адносіўся біскуп С. Дзенісевіч, які матэрыяльна і духоўна падтрымліваў яго вы-
даньне да сваёй смерці ў 1913 годзе.

Заслугоўвае на ўвагу і той факт, што на просьбу беларускага святара кс. Іл. 
Бобіча, аднаго з  супрацоўнікаў часопіса папа Пій X таксама ўдзяліў рэдакцыі 
пэрыёдыка апостальскае блаславеньне31.

У  справы, зьвязаныя з  тыднёвікам, ангажаваліся таксама сьвецкія асобы, 
у  прыватнасьці княгіня Магдалена Радзівіл. Менавіта дзякуючы яе сродкам 
рэдакцыя «Biełarusа» зарганізавала пры пэрыёдыку выдавецтва, якое выдала 
ў беларускай мове некалькі кніг рэлігійна-маральнага зьместу («Niekalki slou ab 
pakucie”, «Miatawyja listoczki”, «Z  rodnaha zahonu”, «Bаtlejka”, «Naszto bełarusam 
hazety”, «Czaławiek na wyszyni hodnaści”, «Тлумачэньне абрадаў Р.-К. Касьцёла», 
«Кніжачка для службы Божай у нас» і інш.). Да друку было падрыхтавана яшчэ 
некалькі пазыцыяў, у прыватнасьці «Жыціі Сьвятых Божых», «Гісторыя Касцёла» 
і «Маёвыя набажэнствы»32. Аднак пачатак Першай сусветнай вайны перакрэсьліў 
гэтыя планы і перашкодзіў далейшаму выхаду часопіса. Некалькі спробаў адна-
віць яго выданьне пасля вайны праваліліся зь фінансавых прычынаў. 

Беларускі хрысьціянска-дэмакратычны друк, поруч з  часопісам «Biełarus» 
быў прадстаўлены таксама часопісам «Svietač», які выходзіў у 1916 годзе ў Пе-
траградзе. Нажаль, да 1921 году, акрамя перакладаў («Буквар для добрых дзяцей 
каталікоў», «Кароткі Катэхізіс» Р. Філахоўскага і пераклады кс. Ф. Будзькі), бела-
русы практычна не мелі рэлігійнай літаратуры ў беларускай мове. 

Поруч са сьвятарамі яе спрабавалі ствараць і сьвецкія асобы. У гэтую спра-
ву актыўна ангажавался і адна са знакавых постацяў беларускай адраджэнскай 
літаратуры паэта Цётка (Алаіза Пашкевіч). У 1910–1914 гадах яна падрыхтава-
ла каталіцкі малітоўнік для дзяцей пад назваю «Малітоўнік для беларускіх дзе-
так»33. Таксама і грамадска-культурны дзеяч В. Ластоўскі, выконваючы просьбу 
беларусаў-католікаў, у  1911 годзе звярнуўся да касьцёльных уладаў Віленскай 
дыяцэзіі па дазвол на выданьне «Беларускай кантычкі»34. Такой згоды аднак не 
атрымаў. Сітуацыя на гэтай дзялянцы рэлігійнага жыцьця зьмянілася на лепшае 
толькі падчас біскупства Ю.Матулайціса-Матулявічуса, які, бадай, ці не першым 

30	 J. Garbinski, J, Turonek, Białoruski ruch chrześcijański XX wieku, Warszawa 2003, s. 165–166.
31	 Ibidem, s. 38–39.
32	 B. Poczopko, „Biełarus” (Ze wspomnień redaktora), „Przegląd Wileński”, nr 16, Wilno 1925, s. 3–5.
33	 A. Stankiewicz, Biełaruski chryścijanski ruch, Wilnia 1939, s. 37. 
34	 Zob. „Chryścijanskaja Dumka”, nr 6, Wilno 1938.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 12/01/2026 02:49:09

UM
CS



Роля літоўскага фактару ў фарміраваньні беларускага каталіцкага сьвятарства…

East of Europe / Humanities and social studies 2023 / 9, 1

169

з віленскіх біскупаў на пачатку ХХ стагодзьдзя даў згоду на малітоўнікі ў белару-
скай мове.

Дастаткова няпроста вырашэньне рэлігійных і  культурных праблемаў бе-
ларусаў ішло і ў міжваенны перыяд у складзе ІІ Рэчы Паспалітай. Першапачат-
кова беларускія нацыянальныя дзеячы спадзяваліся, што Каталіцкі Касьцёл 
і Праваслаўная Царква падтрымаюць іх памкненьні. Аднак усё часцей шукалася 
апірышча на ідэі беларускай вуніяцтва, якая магла б аб'яднаць прыхільнікаў ка-
таліцтва і праваслаўя ды стварыць асновы для зарганізаваньня Беларускай На-
цыянальнай Царквы. З гэтаю мэтаю па ініцыятыве ксяндзоў-беларусаў І. Бобіча, 
А. Станкевіча і Ул. Талочка 12–13 ліпеня 1921 году у Вільні адбыўся трэці з'езд 
беларускага каталіцкага духавенства35. Ён скіраваў увагу ня толькі на справу ву-
ніі, але таксама паглыбленьне каталіцкай дзейнасьці, пашырэньне роднай мовы 
ў Каталіцкім Касьцёле і кансалідацыі беларускага сьвятарства36. Тады ж. на зь-
езьдзе, было створана аб’яднаньне сьвятароў-беларусаў пад назвай «Сьветач». 
Але сваёй дзейнасці яно так і не разгарнула – польскія адміністрацыйныя ўлады 
адмовіліся яго легалізаваць. Тым не менш, у  міжваенны перыяд Беларуская 
Хрысьціянская Дэмакратыя налічвала каля 600 сяброў, у тым ліку больш за 50 
каталіцкіх сьвятароў.

Нельга не адзначыць, што фарміраваньне беларускага сьвятарства (як ката-
ліцкага, так і  праваслаўнага, і  пратэстанцкага) у  міжваеннае дваццацігодзьдзе 
было абумоўлена як мінімум трыма фактарамі — палітычным, сацыяльным і рэ-
лігійным. Але першы зь іх вызначаў канчатковую мэту беларускай палітыкі – па-
будову незалежнай дзяржавы. Пазіцыю беларускага каталіцкага і праваслаўнага 
духавенства ў гэтай справе трапна вызначыў кс. Ул. Талочка, які пісаў: «Ідэалогія 
беларускіх сьвятароў у палітычным жыцці, вядома, залежыць ад агульнай бела-
рускай палітыкі, у якую яна ўваходзіць як частка цэлага. Агульная беларуская 
палітыка сёньня нескладаная: яна патрабуе супрацоўніцтва з кожным, хто да-
памагае беларусам набліжацца да ідэалу магчымай культурнай і  палітычнай 
незалежнасьці. Адсюль мы бачым розныя арыентацыі ў беларускім лягеры: са-
вецкую, польскую, літоўскую, але кожная з  гэтых арыентацыяў мае адну ідэю 
– незалежнасьць Беларусі. Гэтая дыферэнцыяцыя беларускага грамадства, уцяг-
нутага ў арбіту «самастойна» віруючых суседніх сілаў, палітычна адлюстроўвае-
цца і на беларускім духавенстве»37.

Варта заўважыць, што ў  гэты няпросты для беларусаў міжваенны пэрыяд 
у складзе ІІ Рэчы Паспалітай літоўскі фактар па-ранейшаму не толькі выяўляў 
сваю прысутны, але і па-ранейшаму дзеіў. Цяпер толькі з абмежаванай польскімі 

35	 А.Станкевiч, Родная мова ў сьвятынях, Вільня, с. 130–131.
36	 Ibidem.
37	 W. Tołłoczko, Z zagadnień katolickiego kleru białoruskiego, „Przegląd Wileński”, nr 1, Wilno 1925, 

s. 3.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 12/01/2026 02:49:09

UM
CS



Jerzy Garbiński

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2023 / 9, 1

170

ўладамі актыўнасьцю. Быў ён зьвязаны з адным зь выбітных літоўскіх рэлігій-
ных дзячаў біскупам Ю. Матулайцісам-Матулевічусам. 

Пра адносіны гіерарха да беларускага адраджэнскага руху і рэлігійнага жыц-
ця ў  Віленскай дыяцэзіі найбольш яскрава сьведчаць запісы зь яго дзёньніка. 
Акрэсьліваючы свае адносіны да беларускай справы і ролі ў ёй сьвятароў, пась-
ля размоваў з кс. А.Цікотам, адным зь лідэраў беларускага хрысціянскага руху,  
Ю. Матулайціс-Матулявічус напісаў: «[...] Я сказаў, што я – каталіцкі біскуп і хачу 
аднолькава служыць усім і буду аднолькава служыць і клапаціцца пра духоўныя 
патрэбы ўсіх маіх вернікаў. Для мяне ўсе роўныя: і беларусы, і палякі, і літоўцы. 
Але паколькі тут, у Вільні, нацыянальныя пытаньні вельмі адчувальныя, трэба 
быць асабліва асьцярожным. Я сказаў, што не толькі не буду выступаць супраць 
руху, які мае на мэце адраджэньне беларусаў, але нават буду яго падтрымоўваць, 
каб ён не пайшоў у няправільным кірунку. Аднак стаўлю ўмовы: 1) старайцеся 
весці працу па-каталіцку; 2) вы, святары, у гэтай працы, не прадавайце сябе, свае 
духоўныя справы і сваё жыццё; старайцеся быць прыкладам; 3) дакладвайце мне 
пра ўсё, каб я ведаў, што вы робіце.

Я  раіў ім, сьвятарам, падтрымоўваць людзей на духу, гаварыў, што мож-
на закласьці кляштары для мужчын і  жанчын; асабліва ў  гэтай працы абяцаў 
сваю падтрымку. Я дадаў, што мне не да нацыянальнасьцяў, але што буду пад-
трымліваць іх працу з наступных меркаваньняў: 1) я бачу, што беларускі народ 
непісьменны, ня ведае каталіцтва, ня ўмее вызнаваць веры, але ён навучыцца 
гэтаму налепш, калі такое яго навучаньне будзе весьціся ў роднай мове; 2) бе-
ларусы адраджаюцца, адраджаюцца і падымаюцца: калі святары не накіруюць 
гэты рух у  патрэбнае рэчышча, людзі збочаць і  пойдуць супраць Касьцёла;  
3) задачай Касцёла з’яўляецца не навучаньне мовам, а  навучаньне таму, што 
неабходнае для збаўленьня, навучаньне на роднай мове, зразумелай людзям;  
4) беларусы, калі Касьцёл паспрабуе іх дэнацыяналізаваць, усьвядоміўшы гэта, 
будуць яго вінаваціць, Трэба дбаць таксама пра праваслаўных беларусаў і пра 
тых, хто былі вуніятамі; мы можам да іх дастукацца, толькі прапаведуючы ім 
слова Божае па-беларуску; вось усё гэта беларускія сьвятары павінны лічыць 
сваім абавязкам і пакліканьнем»38 .

Варта падкрэсліць, што біскуп Ю. Матулайціс-Матулявічус на працягу ўся-
го свайго біскупства ў  Віленскай дыяцэзіі імкнуўся да таго, каб у  Каталіцкім 
Касьцёле было месца таксама для беларусаў і  іх роднай мовы. Падтрымліваў 
шырокія кантакты са сьвятарамі-беларусамі з Кангрэгацыі сьвятароў-марыянаў 
і з дыяцэзіі. Асаблівыя рэляцыі ўтрымліваў з кс. А.Цікотам, зь якім карэспанда-
ваў у трох мовах — літоўскай, беларускай і польскай. Падтрымліваў намаганьні 
беларусаў выдаваць каталіцкія часопісы і рэлігійную літаратуру ў роднай мове. 
У міжваенны пэрыяд стаў адным з заснавальнікаў беларускага кляштара марыя-
наў у Друі і Кангрэгацыі сясьцёр-эўхарыстак. Ён заахвочваў беларускіх сьвятароў 

38	 AGM (Rzym), Dziennik bp J. Matulewicza z lat 1918–1925, s. 47–48.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 12/01/2026 02:49:09

UM
CS



Роля літоўскага фактару ў фарміраваньні беларускага каталіцкага сьвятарства…

East of Europe / Humanities and social studies 2023 / 9, 1

171

і студэнтаў-клерыкаў пашыраць родную мову ў рэлігійным жыцці і душпастыр-
скай дзейнасці. Пасьлядоўна выступаў супраць паланізацыі рэлігійнага жыцьця 
ў літоўскіх і беларускіх парафіях, у выніку чаго увайшоў у канфлікт з польскімі 
ўладамі і мусіў пайсьці са сваёй рэлігійнай пасады ў Віленскай дыяцэзіі.

Зь іншых выбітных прадстаўнікоў літоўскага сьвятарства, якія аказалі істот-
ны ўплыў на фарміраваньне беларускае духавенства і  актыўна падтрымоўвалі 
справу беларусізацыі Каталіцкага Касьцёла ў першай чвэрці ХХ ст., без сумне-
ву, трэба адзначыць кс. Пятраса Краўяліса. Ён займае асаблівае месца ў гісторыі 
як літоўскага хрысціянскага руху, так і беларускага. Кс. П.Краўяліс быў адным 
з  блізкіх супрацоўнікаў біскупа Ю. Матулайціса-Матулявічуса ў  час яго кіра-
ваньня Віленскай дыяцэзіяй. На працягу многіх гадоў узначальваў літоўскае 
асьветніцка-клерыкальнае таварыства «Rytas» і выкладаў у каталіцкай семінарыі 
ў Вільні, дзе бараніў студэнтаў-клерыкаў беларускай і літоўскай нацыянальнас-
цей ад дыскрымінацыі з боку семінарыйных улад і польскай эндэцыі. Падтрымлі-
ваў каталіцкую рэлігійную пэрыёдыку і рэлігійную літаратуру ў беларускай мове. 
Такую паставу дэманстраваў і як рэлігійны цэнзар, даючы станоўчую апінію для 
кнігі кс. Іл. Бобіча «Нядзельныя Евангельлі і Навукі» у беларускай мове. Адна-
часна зьвяртаў увагу на тое, што некаторыя літоўскія сьвятары не разумеюць 
беларускага адраджэнскага руху і  не да канца ўсьведамляюць мэтазгоднасьць 
яго падтрымкі39 Змагаўся супраць закрыцьця літоўскіх школаў польскімі адміні-
страцыйнымі ўладамі. У 1927 годзе быў арыштаваны і зьняволены. Нягледзячы 
на супраціў часткі польскага духавенства Віленшчыне пашырэнню беларускай 
мовы ў міжваенны перыяд у Віленскай архідыяцэзіі, падтрымліваў дзейнасць Бе-
ларускай Хрысціянскай Дэмакратыі. 

Важнасьць літоўскага фактару для беларусаў у варунках міжваеннай Поль-
шчы задэманстраваў і літоўска-беларускі зьезд, які адбыўся 4 травеня 1930 году 
і  меў на мэце кансалідацыю беларускага і  літоўскага грамадзтва у  справе аба-
роны абедзьвюх моваў у Каталіцкім Касьцёле 40.

У  падсумаваньні трэба адзначыць, што літоўскі фактар ​​у  беларускім як 
хрысьціянскім, так і адраджэнскім руху ў першай чвэрці ХХ ст. дзеіў на некаль-
кіх узроўнях:

–	 заахвочваў беларускіх студэнтаў-клерыкаў да арганізацыі ўласных супо-
лак праз іх удзел у літоўскіх культурна-асьветніцкіх гуртках, якія існавалі 
пры каталіцкіх семінарыях і духоўных акадэміях (Сейны, Вільня, Пецяр-
бург);

–	  садзейнічаў фарміраваньню ў Каталіцкім Касцёле нацыянальна-сьведа-
мага беларускага сьвятарства;

–	 служыў важным прыкладам-матыватарам у працэсе беларусізацыі рэлі-
гійнага жыцця ў Каталіцкім Касьцёле на Беларусі;

39	 J. Garbinski, J. Turonek, Białoruski ruch chrześcijański…, s. 195–196.
40	 Ibidem.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 12/01/2026 02:49:09

UM
CS



Jerzy Garbiński

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2023 / 9, 1

172

–	 быў падтрымкай для рэлігійнай перыёдыкі і кнігавыдавецкай дзейнасьці 
ў беларускай мове;

–	  спрыяў стварэнню беларускіх арганізацыяў рэлігійнага і нацыянальнага 
характару (у тым ліку БХД); 

–	 нягледзячы на ​​паланізацыю, аказаў значны ўплыў на фарміраваньне на-
цыянальнай сьвядомасьці беларускай каталіцкай супольнасьці і, несум-
ненна, дзякуючы беларускім каталіцкім сьвятарам спрыяў пашырэньню 
беларускай нацыянальнай ідэі.

•

Анатацыя: У  артыкуле аналізуецца ўплыў літоўскага фактару на фарміраваньне нацыяналь-
на-сьведамага беларускага сьвятарства ў Каталіцкім Касьцёле на Беларусі. Разгледжаны мэты, 
накірункі, характар, а таксама маштаб і эфекты такога ўздзеяньня.
Ключавыя словы: літоўскія каталіцкія святары, беларускае каталіцкае сьвятарства, Каталіцкі 
Касьцёл на Беларусі, беларусізацыя

Wpływ czynnika litewskiego w formowaniu białoruskiego duchowieństwa katolickiego 
w pierwszej ćwierci XX wieku
Abstrakt: W artykule podjęto próby analizy wpływu czynnika litewskiego na stanowienie świadomego 
swej narodowości duchowieństwa białoruskiego w Kościele katolickim. Pokazano zarówno cele, kie-
runki, charakter, jak również skalę oraz skutki takiego oddziaływania. 
Słowa kluczowe: litewscy księża katoliccy, białoruskie duchowieństwo katolickie, Kościół katolicki na 
Białorusi, białorutenizacja

The role of the Lithuanian factor in the formation of the Belarusian Catholic clergy in 
the first quarter of the 20th century 
Abstract: The article attempts to analyze the influence of the Lithuanian factor on the formation of 
Belarusian clergy aware of their nationality in the Catholic Church. The goals, directions, nature, as well 
as the scale and effects of such impact are shown. 
Keywords: Lithuanian Catholic priests, Belarusian Catholic clergy, Catholic Church in Belarus, Belaru-
sianization

Bibliografia

Źródła
Archiwum Generalne Marianów w Rzymie, korespondencja ks. A. Cikoty.
Archiwum Generalne Marianów w Rzymie, korespondencja ks. F. Abrantowicza.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 12/01/2026 02:49:09

UM
CS



Роля літоўскага фактару ў фарміраваньні беларускага каталіцкага сьвятарства…

East of Europe / Humanities and social studies 2023 / 9, 1

173

Archiwum Generalne Marianów w Rzymie, korespondencja ks. W. Tołłoczki.
Archiwum Generalne Marianów w Rzymie, Dziennik bp J. Matulewicza z lat 1918–1925.
Encyklapedyja historyi Biełarusi, т. 1, Мінск 1994.

Periodyki
,,Vilniaus Żinios”, Wilno 1907.
„Bohosłowija”, Lwów 1926.
„Bożym Szlacham”, Paryż 1954.
„Chryścijanskaja Dumka”, Wilno 1938.
„Przegląd Wileński”, Wilno 1922, 1925,1927, 1929.
„Spadczyna”, Mińsk 1991, 1992.

Opracowania
Bukowicz J., Świadkowie wiary. Marianie prześladowani przez hitleryzm i komunizm, Warszawa 2001.
Garbinski J., Biełaruskija relihijnyja dziejaczy XX stahodździa. Żyćciarysy, martyrałohija, uspaminy, 

Mińsk–Monachium 1999.
Garbinski J., Turonek J., Białoruski ruch chrześcijański XX wieku Warszawa 2003.
Górski T., Stosunek biskupa Jerzego Matulewicza do spraw językowych w diecezji wileńskiej (1918–1925), 

Rzym 1970.
Moroz M., „Krynica”. Ideologia i przywódcy białoruskiego katolicyzmu, Białystok 2001. 
Nadson A., Druja i Hreka-Katalickaja Carkwa na Biełarusi,1924–1938, Londyn 2001. 
Nadson A., Mahdalena Radziwił i Hreka-Katalickaja Carkwa, Londyn 2001.
Stankiewicz A., Biełaruski chryścijanski ruch, Wilnia 1939. 
Stankiewicz A., Rodnaja mowa u światyniach, Wilnia 1929.
Strzelecka H., Początki Zgromadzenia Sióstr Slużebnic Jezusa w  Eucharystii (1923–1945), Warszawa 

1987.
Studia polsko-litewsko-bialoruskie, red. J. Tomaszewskiego, E. Smułkowej, H. Majeckiego, Warszawa 

1988.
Turonek J., Książka białoruska w II Rzeczypospolitej 1921–1939, Warszawa 2000.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 12/01/2026 02:49:09

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

